# محاورات أفل طول الطول الطول الطول الطيون الفاع الرطيون البيون

عربها عن الانجليزية

معيعة عذالنافيف واللرميا والنيشر

# محا وَرابِ لَنْ الفاع . اقرطيون . فيدين الفاع . اقرطيون . فيدين

مربها عن الانجليزية ركى تحبيب محمور ركى تحبيب محمور



حديث المثاليث والزمرا والنيشر ١٩٣٧

## الاهداء

إلى الاستاذ الجليل أحمد حسن الزيات.

أهدى هذا الكتاب، فهو صدى ورسالته،

وثمرة دعوته م

زکی نجیب محود

## فهرس

| مبفحة |     |     |     |     |     |          |      |           |                  |          |
|-------|-----|-----|-----|-----|-----|----------|------|-----------|------------------|----------|
| 1     | ••• | ••• | ••• | ••• | ••• | •••      | •••  |           | •••              | مقدمة    |
|       |     |     |     |     |     |          |      | فرون »    | -                |          |
|       |     |     |     |     |     |          |      |           | -                |          |
|       |     |     |     |     |     |          |      | ع » …     | _                |          |
|       |     |     |     |     |     |          |      | ط         |                  | _        |
|       |     |     |     |     |     |          |      | بطون »    | - •              |          |
| 14.   | ••• | ••• | ••• | ••• | ••• | •        | واطو | واجب المر | رِن أ <b>و</b> و | ې أقريطو |
| ۱٤٧   | ••• | ••• | ••• | ••• | ••• | <i>,</i> | •••  | ون »      | « فيد            | ، مقدمة  |
| 371   | ••• |     |     |     |     | •••      | •••  | د الروح   | أوخلو            | ۵ فیدون  |



أفلاطون

#### مقت رمته

نقل « بنیامین جو یت Benjamin Jowett » محاورات أفلاطون إلى اللغة الأنجلنزية - كما نقلها كثيرون غيره -ولكنه اختص هذه الحاورات الأربع ، التي نقدمها اليوم إلى قراء العربية ، بكتاب مستقل ، لأنها تصور حياة سقراط تصويرا دقيقاً ، أو لمل أفلاطون قد أضاف إليها من فنه ما خلع على تلك الحياة ثوبا من الكمال ؟ فنحن لا ندرى أهو يسوق في الحاورات الثلاثة الأولى أقوال سقراط بنصها التاريخي ، أم ينسج فيهـا بخياله صورة تمثل شخصية أستاذه تمثيلاً صميحاً ، كما يفعل الروائي بأبطاله ، وصما يكن من أمر ، فلا ريب في أنه وفق وأجاد في ذلك التصوير ، فجاء سقراط كما كان في حياته التي أثبتتها الرواية التاريخية :كثير السؤال، قليل الجواب، حاضر البديهة، لاذع السخرية ، يحاور محدثه ويداوره ، آخذا بزمامه إلى غاية خلقية قصــد إليها ودبر لها الحديث ؛ ولكنك ستلمس, في « فیدون » ، وهو رابع المحاورات فی هذا الکتاب ، جانباً آخر من الفيلسوف ، ففيه صورة من سقراط في نزعته المثالية وفلسفته الروحية التي بدأت عنده وبلغت أوجها في تلميذه أفلاطون ؛ وها نحن أولاء نستعرض فى هذه المقدمة أهم ما تحويه هــذه المحاورات ، لعلها تعين القارئ على حسن الفهم وجودة الإساغة والتقدير

فني «أوطيفرون » — وهو الحوار الأول — يقدم لنا أفلاطون أستاذه سقراط في ثوب المعلم الذي يحاول بمــا أوتى من قوة الجدل أن يوقظ الناس من سباتهم ، فلا يسلمون تسلما أعمى بما ورثوه من آراء لم توضع على محك البحث والاختبار ، وهو يحاول ما استطاع أن يثير فيهم حب البحث في معانى الأحكام التي يرسلونها إرسالاً عن إيمان ساذج غرير في مسائل الأخلاق ؛ فتراه يلنمس مع محدثه تعريفا للتقوى لكى ينتهى بمحاوره إلى العقيدة بضعف الأساس الخلتى الذى يقيم عليه دعاة تعدد الآلهة مذهبهم ، فهو يرى بعد البحث أن الفعل لا يكون صالحاً إلا إذا صادف قبولاً من الآلهة جميعاً ، ومن ثم ينشأ إشكال آخر وهو : هل يكون الفعل صالحاً لأنه يرضى الآلهة ؛ أم أن الآلهة يرضون عنه لأنه صالح ؟ فاذا صح الفرض الأخير كان تعريف التقوى هو أنهـا جزء من العدالة — ولكن العدل بصفة عامة يتعاق بما نلتزم به نحو الناس من واجبات ، ولا شأن له فما بيننا و بين الآلهة من صلة ، وهنا يغوص القارئ في بحث تحليلي للموضوع : فهل تقتضى خدمتنا للآلهة واجبات خاصة غير ما نقوم به من واجب اجتاعى ؟ . . . ثم يختتم الحوار بنتيجة تبدو سلبية فى ظاهرها ، وهى أن التقوى تنحصر فى فعل ما يرضى الآلهة ، وهو نفس التعريف الذى قرر المتحاوران رفضه بادئ ذى بدء باعتباره ناقصاً لا ينى بالفرض ؛ ولكن القارئ المدقق لن يخطى ما انتهى إليه البحث من أن التقوى ليست جزءا من الأخلاق ، ولكنها مظهرها الديني فحسب

أما في « الدفاع » وهو الحوار الشـاني الذي ســاق لنا أفلاطون فيه دفاعا ، لسنا ندرى أهو نص صحيح لما نطق به سقراط أمام قضاته ، أم أن أفلاطون قد أنشأه إنشاء ليصور به دفاع سقراط ، أو ما كان يجب أن يقوله سقراط في دفاعه ؛ فني هذه المحاورة ترى سقراط يبسط لقضاته طبيعة الرسالة التي كلفته الآلهة بأدائها ، فكا نما أرسل ليوقظ الأثينيين من رقادهم واستسلامهم للآراء التقليدية الموروثة وليحملهم على التأمل في معنى حياتهم والغرض منها ، إذ هم يعيشون فى جهالة يزيد فى ظلامها وخطورتها ما يتوهمونه في أنفسهم من علم ومعرفة ، لأنهم بسبب هذا الوهم يرون أنفسهم أهلاً لأن يصدروا أحكاما في مسائل الأخلاق كلها لم يكد يصدق سقراط ما قالت به راعية دلغي من أنه أحكم

الناس لأنه يوقن أنه لا يعلم شيئاً ، فانطلق يحاور الناس ويجادلهم ليرى مبلغ ما يعلمون لعله يقيم الدليل على كذب الراعية فما زعمت له من مكانة ممتازة في الحكمة ، ولم يختر من الناس إلا من عرفت عنهم المقدرة والكفاءة من أعلام الساسة والجند وغيرهم ، أنفسهم الذين ينطقون بالقول الجزل والحكمة الرائعة لم يستطيعوا أن بجيبوا بشيء ذي غناء حين استفسرهم سقراط عما يقولون من شعر ، مما دل سقراط على أنهم ينشدون الشعر عن وحي لا عن معرفة ؛ أما أصحاب الحرف فقد ألفاهم يعلمون بعض العلم عمــا يدور حول حرفهم التي يزاولونها ، فهم يعلمون أغراضهم التي يقصدون إليها ، ويعرفون الوسائل الصحيحة التي تؤدي بهم إلى تلك الأغراض ، غير أنهم حين سئلوا : ما الغرض من حياتهم ، وكيف تحققون هذا الغرض ؟ كانوا أشد من غيرهم جهالة

ويسلم سقراط فى حوار الدفاع بأن هنالك غرضاً خلقيا واحدا من أجله ينبغى أن يحيا الناس أجمعون إذا ما عرفوا حقيقة طبيعته ، فكل الناس ينشدون الخير ، وأما المال والشرف والمنزلة الرفيعة بين الناس وما إلى هذه الأشياء فليست تستحب إلالأنها وسأئل للخير ؛ ولقد ألق سقراط على الحياة نظرة بما عرف فيه من إدراك سليم مستقيم عملى ، فرأى أنه خير للرو أن يموت من أن ينزل عن أداء واجبه ، نم إن الموت بلاء فادح ، ولكن سقراط نظر إليه بمينين صافيتين ، فرأى أنه لا ينبغى أن يُحشى جانبه : لأنه إما أن يكون حالة من اللاشعور ، فلا بأس فيه ؛ أو أننا سنحيا بعد الموت في عالم آخر نلتتي فيه بخير الرجال وأعلامهم الذين عاشوا فيا مضى ، وكلتا الحالتين لا تبعثان على الحوف .

وأما الحوار الثالث « أقريطون » فيمثل منظرا آخر من حياة سقراط : فهو في السجن يرقب منيته ، وأقر يطون صديقه الحيم إلى جانبه يستحثه لينتهز الفرصة السانحة للهروب قبل أن ينفذ فيه الحكم بالموت ، ولكن سقراط لا يستجيب لدعوته و يأخذ في تحليل الموقف كما هو شأنه دائماً . . . فإذا كان من المقطوع بصحته أن الغاية التي يجب أن ينشدها كل إنسان ليست هي مجرد الحياة ولكنها « الحياة الطيبة » أعني أن واجب الإنسان أن علاُّ حياته بالأعمال الصحيحة القويمة ، نقول إذا كانت تلك هي الغاية من الحياة ، فما أكل صورة للحياة ؟ يقول سـقراط إنه قد تعاقد مع الدولة على ألا يقترف في حياته مامن شأنه أن يضعف سلطانهـا ، أَوَ يجوز له إذن أن يحنث بعهده ذاك لكى يربح سنوات قليلة من حياة لاغناء فيها ؟ أَوَ يحق له أن يفر من موقفه خشية الموت ؟

لم يرد أفلاطون بهذا الحوار أن يني القارئ برفض سقراط للهرب من السجن فرارا من الموت وكفي ، بل قصد كذلك أن يبرئه ممـا قد يتهم به من أنه مواطن سبى يؤذي أمته أكثر مما ينفعها ؛ فلقد أعلن سقراط في حوار «الدفاع» أنه سيؤدى رسالته الفلسفية مهما كلفته من عناء ومهما أوذى في سديلها من ذوى السلطة والنفوذ ، إذ هو بأدائه لتلك الرسالة إنمـا يطيع أمر الله ، وطاعة الله عنده خير من طاعة الإنسان ، ولقد يتبادر إلى ذهن القارئ أن سقراط بذلك إنما يتحدى قانون دولته و يخرج عليه ، فأراد أفلاطون بهذا الحوار أن يصحح هذا الخطأ ، وأن يبين أن ذلك التحدى من سقراط لا يتنافى مع ولائه للدولة وقوانينها ، فها هو ذا يقبل على الموت حتى لا يحنث في عهده للدولة أن يكون خاضعاً لقانونها

أما الحوار الأخير « فيدون » فيسمو بنا إلى عالم جديد تجلت فيه عظمة سقراط حين دنا من الموت ، وتستطيع في هذا الحوار أن تتبع الفلسفة السقراطية في تدرجها حتى بلغت إلى مرتبة المثالية الأفلاطونية في تمامها وكمالها

فهذا حوار يدور بين سقراط وأصدقائه الذين التفوا حوله لمنفقه ا معه ساعاته الأخيرة ، فدار البحث بين الأستاذ وتلاميذه حول خلود الروح ، ولقد أقام سقراط على ذلك براهين عدة بناها على بقاء الأشياء ومقدرة النفس على إدراك ذلك البقاء ، فما دام العقل في تفكيره لا يقف عند المظاهر الحسية المتغيرة بل ينفذ إلى قوانينها الخالدة الكامنة وراءها ، فلا بد أن تكون طبيعته شبهة بطبيعة هذه الأشياء ، أي أن له وجوداً لا يخضع للتغير ولا للفناء ؟ كان يحول بينه وبين رؤية حقائق العالم المثالى — أى العالم العقلى — فى وضوح وجلاء ، وهنا قدم له تلاميذه اعتراضاً بأن الروح تمتمد في أداء عملها على حياة الجسم ، فيرد عليهم اعتراضهم ثم ينتقل بعد ذلك إلى المقارنة بين نظرية المُثُل ، وبين المذاهب الطبيعية التي ذهب إليها أسلافه من الفلاسفة والتي لم تحاول أن تبين أن الخير هو الغاية من الكون ، ثم استطرد فأخذ يبسط النظرية المثالية ، فينتقل من فكرة إلى فكرة أم منها فأم ، وهكذا حتى وصل إلى مبدإ شامل سام ، هو مبدأ المعرفة كلما وأصل الوجود ، وأخيرا يختتم سقراط حواره بصورة خيالية للحياة الأخرى عما فيها من ألوان الثواب والعقاب ، معترفا بأنه لا يريد

بتلك الصورة أنها الحقيقة الحرفية لما سيكون ، ولكنها تُدل على اتجاه الحقيقة لا أكثر ولا أقل

ليس ما في هـ ذا الحوار من آراء ينتمي إلى سقراط ، فهو أقرب إلى مأساة نثرية سطرها أفلاطون ليصور بها خاتمة سقراط ، ففيهما مميزات شخصية سقراط وانحة بارزة ، فترى تحمسه وحريته الفكرية وهدوءه وتجرده عن الهوى في بحثه عن الحقيقة ، هـذا ومن الجائز أن تكون بعض التفصيلات التي وردت في المحاورة عن موته صيحة ، غير أننا نلاحظ أن العارة التي ذكرت في النهاية على أنها آخر ما نطق به سقراط -أى حين يطلب إلى أقريطون أن يضحي من أجله ديكا إلى اسكليوس شكرا على شفائه من مرض الحياة المف الطويل - نقول إن هذه العبارة لا تدل على عقيدة سقراط ، ولكنها سيقت لتشف عن روح الفكاهة التي عرف مهما الفيلسوف .

### مقدمة «أوطيفرون»

هذا حوار يمثل سقراط قبل محاكمته بتهمة الفجور التى اتهمه بها نفر من الأثينيين ، وقد أراد أفلاطون أن يبين للناس مدى جهلهم بحقيقة الفجور الذى رموا به سقراط ؛ فاتحذ حادثة قد تكون وقعت بالفعل فى أسرة أوطيفرون موضوعاً لمحاورته ، و بطل الحادث رجل من أهل أثينا ، علا كمبه فى شؤون العلم والدين ، ألا وهو « أوطيفرون »

يقدم لنا أفلاطون هذا الرجل وقد التنى بسقراط فى دهايز كبير القضاة ، إذ كان لكل منهما عند القاضى مسألة قصد إلى إنجازها ، أما سقراط فقد جاء فى شأن قضيته التى اتبيم فيها بالإلحاد والتى أقامها عليه « مليتس » ، وأما « أوطيفرون » فجاء مدعياً فى قضية قتل أقامها على أبيه ، وتفصيل هذه القضية الأخيرة أن رجلاً فقيراً من أتباع أسرة أوطيفرون قتل عبداً من عبيدها فى « ناكسوس » ، فأمم أبو « أوطيفرون » بالقاتل فشد و اقه وألق فى خندق ريما يستفتى علماء الدين فى أثينا عما ينبغى أن يزل بهذا المجرم من صنوف العقاب ، ولكن النية لم تمهل الجانى

حتى يعود الرسول من أثينا يحمل الفتوى ، فقفى نحبه لما أصابه من جوع وبرد ، فلم يتردد «أوطيفرون» فى أن يتهم أباه يجريمة القتل

لم يكد سقراط يصغى إلى رواية الرجل فى اتهام أبيه حتى أيتن أنه لابد عالم أدق العلم بطبيعة الخير والشر والتقوى والفجور، وإلا لما اجترأ أن يقدم على هذا الاتهام الخطير، وما دام سقراط نفسه على وشك أن يتقدم إلى المحاكمة منهما بالفجور، فخير ما يصنعه أن يتلقى عن « أوطيفرون » العلم بحقيقة التقوى والفجور لعليفيد به شيئاً أثناء محاكمته، و يكفيه أن يحتج للقضاة برأى هذا الحرب ، ولن يسع القضاة إلا التسليم والقبول ... فما التقوى إذن الرجل ، ولن يسع القضاة إلا التسليم والقبول ... فما التقوى إذن المتحدد المناسبة عند المتحدد المناسبة المتحدد المناسبة المن

ألقى سقراط هذا السؤال فأجابه أوطيفرون أن التقوى هى أن يصنع كا صنع هو ، أعنى أن يتهم أباه — إن كان مخطئاً — بجريمة القتل ، وهو إن فعل ذلك فإنما يقتنى أثر الآلهة أنفسهم ، فذلك ماصنعه «كرونوس» لـ «كرونوس» وما صنعه «كرونوس» لـ «أورانوس» م

فلم يكد سقراط يسمع هـ الله عن الآلهة حتى أعان مقته لهذه الأساطير ، وأخـــذ يستوثق من أوطيفرون صدقها ، فيجيب هذا بأنها حق صريح ، ويبدى استعداده أن يقص على سقراط منهداً منها ، ولكن سقراط يرده فى رفق ويعود به إلى سؤاله الأول عن النقوى ، ما هى ؛ فأما أن يجيبه بأنها فعل ما فعله هو من اتهام المرء لأبيسه إن كان أبوه ذا خطيئة ، فإنه بذلك لا يزيد على أن يسوق مثلاً من أمثلة النقوى ، إذ لا يمكن أن يكون هذا القول تعريفاً جامماً لها

هنا بجيب أوطيفرون بأن « التقوى هي ما هو عزيز لدى الآلهة ، والفجور ما ليس بعزيز اليهم » ، ولكن سقراط لايطمئن إلى هذا الجواب؛ أفلا مجوزأن مختلف الآلهة في الرأي كما مختلف الناس سواء بسواء ؟ إن ذلك جائز ولا ريب ، و مخاصة فيما يتعاق بالخير والشر، إذ لا يقوم الخير والشر على قاعدة ثابتة . ولعل هذا الضرب من أوجه الاختلاف هو الذي يثير الخصومة والقتال ، و إذن فالفعل الذي يكون عزيزاً لدى إله قد لا يكون عزيزاً لدى غيره من الآلهة ، فيكون الفعل الواحد على هذا الحساب تقيا وفاجراً في وقت واحد ، خذ مثلاً لذلك اتهام أوطيفرون لأبيه ، فقد يصادف هذا الفعل رضي في نفس « زيوس » (لأن زيوس أقدم على نفس الفعل نحو أبيه) ولكنه قد يغضب «كرونوس» أو « أورانوس » ( لأنهما لقيا من ولديهما مثل هذا العقوق ) هنا مجيب أوطيفرون أن الآلهة والناس أجمين لا مختلفون

فى وجوب عقاب القاتل ، فيوافق سقراط على ذلك ، ولكنه يشترط لهذا الإجماع على إنزال العقوبة بالقاتل أن يَثَبُتُ أنه قاتل حقا ، وألا يقوم الاتهام على مجرد الفلن ، فهدل إذا نظرنا إلى قضية أوطيفرون على أبيه وتقصينا بالنظر كل ما يحيط بها من ظروف ، نستطيع أن نقيم الدليل على أن الوالد قد اقترف خريمة القتل ، حتى نقطع بأن الآلمة مجمة على عقابه راضية عن فصلة أوطيفرون ؟ ويستطرد سقراط فيقترح تعديلاً فى تعريف التقوى والفجور بحيث تكون صيغته : « إن ما تجمع الآلمة على حبه فهو تق ، وما تجمع على كراهيته فهو فاجر » فيوافقه أوطيفرون على هذا التعديل

عندئذ يأخذ سقراط فى تحليل الصيغة الجديدة ، فيقول إن فى بعض الحالات يسبق الفعلُ الحالة ، أعنى مثلاً أن الفعل الذى يتم لك به أن تكون محولاً أو محبوباً يسبق حالة كونك محمولاً أو محبوباً ، وبناء على ذلك يكون العزيز لدى الآلهة عنيزاً لأنهم أحبوه أولاً ، والمكس غير صحيح ، أى أنهم لم يحبوه لأنه عنيز لديهم ، أما الفعل التقى فيحبه الآلهة بسبب تقواه ، وهذا مساو لقولك إنهم يحبونه لأنه عنيز لديهم ، وهنا يبدو لناشىء من التناقض غير واضح ، إذ تبين لنا منـذ برهة

قصيرة أن الفعل يسبق الحالة ، فيكون الشيء محبو باً أولاً وعزيزاً ثانياً ، ولكن هذا التعريف الجديد معناه كما رأينا أن الشهرء مكون عزيزًا لدى الآلهة أولاً ومحبوباً من أجل ذلك . . . وهنا محسر أوطيفرون أنه قد تورط فيما لا قبل له به ويعترف لسقراط أن ما قدمه من أقوال وشروح مضطرب لا يثبت ولا يستقر ، بل إنه ليحس أن سبيل البرهان قد التوى عليه ، وأن براهينه تفلت من يده وتدور في دائرة كما تفعل أشباح « ديدالس » التي تُروى عنها الأساطير، ولا عجب أن يثير سقراط في أقوال محاوره هذا الاضطراب وهذا الدوران ، إذ هو خلف تحدر من سلالة « ديدالس » فيظهر أنه قد ورث عن جده الأكبر هذا الفن ولكن سقراط لايأبه لهـــــذا الضجرمن صاحبه ويلقى السؤال في صورة أخرى فيقول: « هل كل تقي عادل ؟ » فيجيب أوطيفرون أن نعم ، فيتبع ذلك بسؤال أنان : « وهل كل عادل تقى ؟ » فيجيب محاوره بالنفى ، فياتي سقراط سؤالا ثالثاً : « إذن فأى أجزاء العدل تكون التقوى ؟ » فيجيب أوطيفرون بأن التقوى هي جانب العدل الذي تخدم به الآلهة ، كما أن للعدل جانباً آخر نخدم به الناس ، ولكن ماذا نريد « بخدمة » الآلهة ؟ إننا إذا أطلقنا لفظة « الخدمة » فما نقدمه من العناية إلى

الكلاب والجياد والناس ، إنما نريد أننا ننفع هؤلاء بما نؤديه لهم من « خدمات » ، فإذا كانت أفعال التقوى عبارة عن « خدمة » للآلمة ، فهل نريد بذلك أننا ننفع الآلهة بخدمتنا إياهم ؟ . . فيوضح أوطيفرون ما أشكل من الأمر على سقراط بأنه يرمد بشمائر التقوى تلك الأفعال التي نؤديها في عبادتنا للاكمة ، فيستأنف سقراط اعتراضه بأن « الحدمات » التي يؤدمها الزارع والطبيب والبناء لها غرض ترمى إليه ، فأى غرض نقصد بخدمتنا للآلمة ، وماذا تجدى عليهم خدماتنا ؟ فيعتذر أوطيفرون بأن الوقت قصير ، ولا يستطيع أن يجيب على مثل هذه الأسئلة بغير تدبر وتفكير ، ولكنه على كل حال يمكنه أن يقول في يقين إن التقوى هي أن نعلم كيف ترضى الآلهة بالقول والعمل ، أعنى بالصلاة وتقديم القرابين ، فيفسر له سقراط هذا القول بأن التقوى إذن هي « علم الأخذ والعطاء » ، فنطلب من الآلهة ما نريده ، ونرد إليهم في مقابله ما يريدون ، أعنى أنها بعبارة موجزة لون من التبادل التجاري بين الآلهة والناس ، ولكنه تبادل مُجْحف بالآلهة لأنهم يعطونناكل خير، أما نحن فماذا نقدمه لهم من الخير في مقابل عطائهم ؟ فيعترض عليه أوطيفرون بأننا إذا لم نعط الآلهة خيراً ، فحسبنا أننا نتخلق إزاءهم بأخلاق الشرف ، فيقول سقراط جواباً على ذلك: إذن فنحن لا نعطيهم شيئاً ينفعهم ، ولكننا نفعل ما يسرهم ، وما يكون عزيزاً لديهم ، وذلك ما أقمنا البرهان على فساده فيا سبق

وهكذا لا يبرح سقراط ملحافى سؤاله رغم ما يحاوله محاوره من المراوغة والهروب ، لأنه لا يشك فى أن أوطيفرون لا بدعالم بحقيقة التقوى ، و إلا لما حدثت نفسه قط أن يتهم أباه وهو الشيخ المسن ، فهو إذن يرجو أوطيفرون و يلح فى رجائه ألا يبخل عليه بعلمه الغزير وأن يتفضل بتعليمه حقيقة التقوى ، فيعتذر أوطيفرون أن وقته قصير لا يسمح له بإطالة الوقوف ، فيخيب أمل سقراط فى أن يعرف من هذا العاليم شيئاً قد ينفعه فها هو مقبل عليه من الحاكمة

\* \* \*

لاريب فى أن أفلاطون قد قصد بهذا الحوار أن يقارن معنى التقوى والفجوركا يفهمهما عامة الناس بمعناها على حقيقته وكما يجب. أن يُعهم ؛ ولكنا نرى سقراط يفند الرأى الشائع عن التقوى والفجور دون أن يعقب على ذلك بتعريف لهماكا يراها ، فهو يمهد الطريق ليظفر من محدثه بجواب عن سؤاله الذى ألقاه فى أول الحوار ، ثم يرفض أن يدلى آخر الأمر برأيه فى الموضوع كما هو منهجه فى المحاورة

وبما ينبغى ملاحظته أن أوطيفرون رجل من رجال الدين كان له ما للسفسطائيين من الغرور الكاذب والاعتداد بالنفس، فلم يداخله الشك أول الأمر فى أنه على حق حين تقدم إلى القضاة باتهام أبيه ، فى حين أنه كذيره من السفسطائيين يعجز أن يصوغ تعريفاً جامعاً لما يظن أنه على أتم العلم به ، بل يعجز عن أن يتابع إقامة البرهان على سلامة ما يقول ، ولقد أفلح أفلاطون فى تصوير شخصيته تصويرا يمثل كل أفراد طائفته أفلاطون فى عنهم من خطأ الرأى وضيق الفكر والثقة الكاذبة بالنفس

و إنه لجدير بنا أيضاً أن نشير إلى ما في هـذا الحوار من موازنة رائمة بين المقيدة الدينية الجامدة حين تتمسك باللفظ فيضيق أفقها ، وتصدر عن الجهل والغرور ، والعقيدة الدينية السامية المستنيرة التي حاول سقراط عبثاً أن يستخرجها من محاوره ... « التقوى هي فعل ما أنا فاعل » ذلك هو معنى الدين كا ينهمه الرجل الساذج الذي لا يتسع صدره لما قد يكون لدى غيره من الناس ، أو لدى أم غير أمته ، من صنوف العبادة

ولقد أراد أفلاطون فى جملة ماأراد بهذا الحوار أن يجيب عن هذا السؤال : « لمــاذا حكم على سقراط بالموت ؟ » فأنطق سقراط بأن استنكاره للأساطير الحرافية قد يكون سبباً أثار عليه الحصوم ، كما أجرى على لسانه سبباً آخر حين قال : « إن الأثينيين لا يحفلون بالرجل إذا ظنّت فيه الحكمة ، أما إذا أخذ يبث فى الناس حكمته فإنهم عندئذ ينتحلون سبباً لفضهم عليه » . ولعل هذه العبارة صادقة فى كل قوم وفى كل بلد ، فالناس متسامحون ما دمت تقصر علمك على نفسك ، أما إذا علمتهم إياه وكان مخالفاً كما درجوا عليه من علم فإنهم لا يدخرون وسعاً في المقاومة والمعارضة

\* \* \*

و يرمى أفلاطون بهذه المحاورة القصيرة إلى أغراض ثلاثة : (١) فهو أولاً يتناول فكرة التقوى بالدراسة

- (٢) وثانياً يقابل بين الديانة الصحيحة والديانة الزائفة
- (٣) وثالثاً يدافع عن سقراط فى تهمته ، لأنه إذا لم تكن التقوى والفجور وانحى المعالم والحدود ، فكيف نرمى ســقراط بهذا الاتهام ؟

وهذا الحوار مثل قوى لأسلوب أفلاطون ، فنرى فيه عمق النظر والمقدرة العظيمة فى تصوير الأشخاص ، كما نكس فى كل سطوره تهكماً لاذعاً بارعاً

### أوطيفرون

أشخاص الحوار : سقراط أوطيفرون النظر : دهليز كبير القضاة

أوطيفرون: فيم تَرْ كك اللوقيون ( Lyceum ) (١) ياسقراط؟ وماذا تصنع فى دهليز كبير القضاة ؟ يقيناً إنك لم تنجى مثلى فى شأن قضية أمام القاضى

سقراط: لست بصدد قضية يا أوطيفرون! إنما هو اتهام كما يسميه الأثينيون

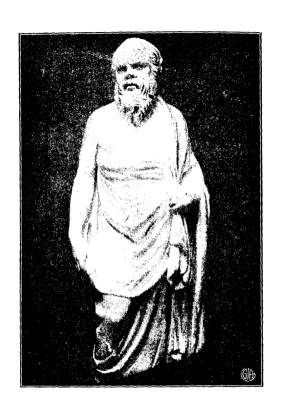
أوطيفرون : ما ذا ؟ أحسب أن أحداً قد رماك باتهام ، لأننى لا أصدق أن تقف أنت من غيرك موقف المتهم

سقراط: كلاولاريب

أوطيفرون : إذن فقد آخذك امرؤ باتهام ؟

ســقراط : نىم

<sup>(</sup>۱) Lyceum اسم ملعب وحديقة تحترقهما المهاشى المعروشة بالقرب من معبد « أبولو » فى أثينا ، وفى ذلك المسكان كان أرسطو يعلم تلاميذه وهم مشاة إلى جانبه ، ومن هنا سميت مدرسسته الفلسفية بمدرسة ألمشائين ، ولقد استخدم هذا الاسم فى كثير من اللغات الحديثة بمعنى معهد



سقراط

أوطيفرون : ومن هو ذا ؟

سـقراط : شاب نكرة ياأوطيفرون ، لا أكاد أحرفه ، الله الكاد أحرفه ، الله مليتس وهو من أهل مدينـة بتثيس ( Pitthis ) ، ولعلك ذاكر صورته : فله منقار ، وشعر طويل مستقيم ، ولحية شعثاء أوطيفرون : كلا ، لست أذكره يا سقراط . ولكن بأية تهمة رماك ؟

سقراط: بأية تهمة ؟ إنه اتهام خطير يدل على أنه ذوخلق عظيم ، ولا ينبغى بلا ريب أن يزدرى من أجله . فهو يقول إنه يَمْ لم كيف يَفْسُدُ الشباب ، ومن هم المفسدون .

و يخيل إلى أنه لا بدأن يكون رجلا حكيا ، فل رآنى نقيض الرجل الحكيم أشار عنى ، وهو معتزم أن يتهدى بإفساد أصدقائه من الشبان . وستكون الدولة — وهى أمنا — حكا فى هذا . إنه الوحيد بين ساستنا الذى أراه قد بدأ بدءا صحيحاً فى غرس الفضيلة فى الشباب . فهو كالزارع القدير ، يعنى بالنبات الصغير أول ما يعنى ، فيباعد بيننا و بينه ، لأننا متلفوه ، وما تلك إلا خطوة أولى إذا ما أتمها توجه بعنايته إلى الفصون المكتهلة ، ولو استمركا بدأ لأصبح للشعب مصاحاً جد عظام

أوطيفرون : أرجو له أن يستطيع ، ولكنَّى كم أخشى

يا سقراط أن يكون العكس هو الصحيح ، فرأيي أنه بمهاجمت إياك إنما يصوب ضربة إلى الدولة فى أساسها . ولكن كف تنسد الشباب فى زعمه ؟

سقراط: إنه يوجه إلى انهاماً عجيباً يثير الدهشة فورسماعه، فهو يقول إنى شاعر أو مبتــدع للآلهة، فأختلق آلهة جديدة وأنكر وجود الآلهة القديمة، هذا هو أساس دعواه

أوطيفرون: أفهم ما تقول يا سقراط، فهو يريد أن يتهمك بالعسلامة المعهودة التى تأتيك من حين إلى حين كما تقول. وسيقدمك إلى المحكمة لأنه يظن أنك ذو بدعة فى الدين، ولعله يعلم ما أعلمه علم اليقين من أن مثل هذه التهمة سهلة القبول لدى الناس، فأنا حين أتحدث فى الجاعة عن أشياء مقدسة وأتنبأ لهم بالمستقبل يهزأون منى و يظنون أنى مجنون، ومع ذلك فكل كلة مما أقول حق، ولكنهم يغارون منا جيعاً، فيجب علينا أن نستبسل ونهاجهم

سقراط م ليس ضحكهم يا عنيزى أوطيفرون بذى خطر ، فقد يقال عن رجل إنه حكيم ، ولكن الأثينيين فيها أحسب لا يكلفون أنفسهم عناء بشأنه إلا إذا أخذ يبث في الناس حكمته ، عندئذ يأخذهم الغضب لسبب ما ، وقد يكون لفيرة فيهم ، كا تقول أنت

أوطيفرون: لا ينتظر أن أختبر خلقهم على هذا النحو سقراط: أظن أنك لن تفعل ، لأنك متحفظ في سلوكك ، ويندر أن تبث حكمتك . أما أنا فقد تمودت محسناً أن أفرغ مابنفسي لكل إنسان . بل إني لأود أن أؤجر المستمع ، وإني لأخشى أن يظن الأتينيون أني كثير الثرثرة ، فلوحدث ، كا سبق لى القول ، أن اكتفوا بسخر يتهم منى ، كا زعت أنهم فعلوا ممك ، إذن لأنفقنا الوقت في الحكمة في مرح شديد . والكن قد يأخذهم الجد ، وعندئذ لا يستطيع أن ينبئ بالحاتمة إلا أنتم معشر المنجمين

أُوطيفرون : أظن يا سقراط أن الأمر سينتهى بلا شىء ، وأنك رابح قضيتك كما أظننى كاسباً لقضيتى

سـقراط : وماقضيتك ياأوطيفرون ، أأنت المتهم أم المتهمَ؟ أوطيفرون : أنا المتهم

سقراط: ومن تنهم ؟

أوطيفرون : ستظننى مجنوناً حين أنبئك

سقراط: لماذا ؟ أللهارب أجنحة (١) ؟

أوطيفرون : لا ! إنه لا يمتاز بحضور البديهة في سنه هذه

<sup>(</sup>١) يريدهل المتهم حاضر البديهة ماهم في التخلص

سقراط : ومن هو ذا ؟

أوطيفرون : إنه أبي

سقراط: أبوك يا رفيقي العزيز؟!

أوطيفرون : نعم

سقراط : و بماذا اتهمته ؟

أوطيفرون : بالقتل يا سقراط

سقراط : یا للآله یا أوطیفرون ! ما أقل ما یعلم غمار الناس عن الحق والصواب ، إنه لا بد للإنسان أن یکون ممتازاً وأن یکون قد خطا فی الحکمة خطوات فسیحة ، حتی یستطیع أن یتلس سبیله إلى مثل هذه الدعوی

أوطيفرون : حقا يا سقراط ، لا بد أن يكون كذلك

سقراط : أحسب أن الرجل الذى قتله أبوك كان أحد أقر بائك ، لا شبهة فى هذا ، لأنه لوكان غريبًا لما فكرت قط فى اتهامه

أوطيفرون: يدهشنى يا سقراط أن أراك تفرق بين القريب والغريب، إذ لا شك أن جرمك هو هو فى كلتا الحالتين، إذا أنت ظاهرت القاتل عن عمد، حيث ينبغى عليك أن تبرى\* نفسك وتبرئه بإقامة الدعوى عليمه ؛ فالسؤال الصحيح هو هل قتل القتيل عدلاً ؟ فإن كان قد قتل عدلاً ، فواجبك أن تدع الأمر جانياً ، أما إذا كان ظلماً فلا بدأن تشكو القاتل ، حتى لوكان يساكنك تحت سقف واحد ، ويطم معك على مائدة واحدة ، وقتيلنا هذا كان رجلاً فقيراً يعتمد على معونتي ، وكان يشتغل فلاحاً في حقلنا في *ناكسوس ( Naxos ) <sup>(١)</sup>، وذات يوم* أخذته نشوة الخر فاعترك مع خادم بالمنزل وقتله ، فكبله أبى يداً وقدماً وقذف به فى خندق ، ثم أرسل إلى أثينا ليستفتى كاهناً عما مجب أن يفعل به ، وكان في ذلك الحين لا يأبه له ولا يعني به لأنه اعتبره قاتلاً ، وظن أن لن يقع ضرر جسيم حتى ولو أصابه الموت ، وذلك بعينه ما حدث ، فقد أثر فيه البرد والجو ع والأغلال التي تكبله تأثيراً أدى إلى مونه قبل عودة الرسول من لدن الـكاهن ، وأبي وأسرتي غاضبان مني لنبابتي عن القاتل في اتهام أى زاعمين أنه لم يقتله ، وأنه حتى لو فعل ذلك فما الميت إلا قاتل ، وما ينبغي لى أن أأبه له ، لأن ابناً يتهم أباء فهو فاجر ، ذلك يدل يا سـقراط على مبلغ علمهم الضئيل برأى الآلمة في النقوى والفحور

 <sup>(</sup>۱) Naxos جزیرة فی بحر ایجه تعرف بخصب تربتها ووفرة محصولها ، وبخاصة فی الکروم وما یستخرج منها من نبیذ ، ولهذا جعلت مرکزاً لعبادة إله الحمر و با کوس Bacchus »

سقراط: يالله يا أوطيفرون ا وهل بلغ علمك بالدين و بالتقوى و بالفجور مبلغ الدقة العظيمة بحيث لو سلمنا أن الظروف كانت كا تروى ، فلا تخشى أنك أنت كذلك قد ترتكب شيئاً من الفجور في إقامة الدعوى على أبيك ؟

أوطيفرون : إن أفضل ما فى أوطيفرون ، وهو ما يميزه ياسقراط من سائر الناس ، هو دقة علمه بمثل هذه المسائل جميماً ، وهل ترانى أصلح لشى. لو سلبتنى ذلك العلم ؟

سقراط: أيها الصديق النادر! أحسب أن خير ما أصنعه أن أكون تلميذاً لك ، وإذن فسأتحدى مليتس قبل أن تحين الحاكمة معه ، وسأقول له : إننى ما فتثت عظيم الشفف بالمسائل الدينية ، فما دام يتهمني بطيش الخيـال والإبداع في الدين ، فقد أصبحت تلميذاً لك . إنك يا مليتس - هكذا سأسوق إليه القول - تعترف بأن أوطيفرون لاهوتى عظيم ، و بأنه سديد الرأى ، فإذا اعترفت به وجب أن تعترف بي ، وألا تدعوني المحكمة ، أما إذا أنكرته فقد وجب عليك أن تبدأ باتهامه لأنه معلمي ، ولأنه سيكون فساداً ، لا للشبان ، بل للشيوخ ، أعنى فساداً لى لأنه يعلمني ، وفساداً لأبيه إذ ينذره ويعاقبه . فإذا أبي مليتس أن يصغى إلى ، ومضى في سبيله دون أن ينقل الدعوى منى إليك ، فخير ما أصنعه أن أكرر هذا التحدى فى الحكمة

أوطيفرون : نم ولا ريب يا سقراط ؛ فإذا ما حاول أن يتهمنى ، فأنا المخطئ إن لم أجد له منمزاً فتوجه إليــه الححكمة من القول أكثر جدا مما توجهه إلى

سقراط: ولما كنت يا صديق العزيز أعلم عنك هذا ، فأنا راغب فى أن أكون تلميناً لك ، إذ يلوح لى أنك لست ملحوظاً من أحد ، فلم يلحظك حتى مليتس هذا ، ولكن عينيه الحادتين قد استكشفتانى على النور فاتهمنى بالفجور ، وعلى ذلك فأنا أتوسل إليك أن تنبئنى حقيقة التقوى والفجور التى قلت إنك تعلمها جيد العلم ، كما تنبئنى بطبيعة القتل وسائر ضروب الاعتداء على الآلمة ، ما هى ؟ أليست التقوى فى كل فعل هى دائماً ؟ وكذلك الفجور ، أليس دائماً نقيض التقوى ؟ ثم أليس هو هو دائماً ، فله تعريف واحد يشمل كل ما هو فاجر ؟

أوطيفرون : كن على يقين من ذلك يا سقراط

ســـقراط : وما التقوى وما الفجور ؟

أوطيفرون : التقوى هي أن تفعل كما أنا فاعل ، أعنى أن تقيم الدعوى على كلمن يقترف جريمة القتل أو الزندقة أو ما إلى

ذلك من الجرائم ، سواء أكان أباك أم أمك أم كاثناً من كان ، فذلك لا يبدل من الأمر شيئاً ، وأما الفجور فهو ألا تقم على هؤلاء الدعوى ؛ وأرجو أن ترى يا سقراط الدليل الساطع الذي أقيمه لك على صدق ما أقول ، وهو دليل سقته بالفعل إلى ساثر الناس ، برهاناً على مبدإ أن الفاجر لا ينبغي أن ينحو من العقاب كائناً من يكون . ألا ترى إلى الناس كيف يعدون « زيوس » أفضل الآلهة وأقدمهم مع اعترافهم بأنه كبل سلفه «كرونوس Cronos » لأنه من ق أبناءه تمزيقاً مروعاً ، بل إنهم ليقرون أنه أنزل المقاب بأبيه نفسه « أورانوس Uranus » لسبب شبيه بهذا عقاباً يفوق الوصف ، ثم يغضبون منى إذا أنا أقمت الدعوى على أبي ، وهكذا ترى الناس يتناقضون في موقفهم إزاء الآلهة و إزائي سقراط: ألا يجوز يا أوطيفرون أن أكون قد رميت بالفجور لأنى أمقت هـ ذه الأقاصيص التي تروى عن الآلهة ؟ و إذن فأحسب أن الناس قد أخطأوا فهمي ، ولكن ما دمت أنت تسلم بها وأنت الخبير بها ، فخير ما أصنعه هو أن أستسلم لحكمتك العليا . ماذا أقول غير هذا ، وأنا معترف بأنني لا أعلم عنها شيئاً ؟ نشدتك حب «زيوس» إلا أنبأتني هل تعتقد حقاً في صدقها ؟ أوطيفرون : نعم يا سقراط ، بل وهنالك من الأشياء ما هو أشد عجباً والناس عنها غافلون

سقراط: وهل تعتقد حقا أن الآلهة كان يحارب بعضها بمضاً ، وأن قد نشبت بينها معارك ومواقع حامية ، كما يقول الشعراء ، وما تستطيع أن تراه مبسوطا فى تآليف الأعلام من رجال الفن ؟ إن المعابد ملائى بها ، وإنك لترى بخاصة ثوب Athene — الذى يقدم إلى الأكرو بوليس عند Panathenaea (١) العظيمة موشى بها . أكل هسذه القصص عن الآلهة حق يا أوطيفرون ؟

أوطيفرون: نعم ياسقراط، وأعود فأقول إننى أستطيع أن أنبئك بأشــياء كثيرة أخرى عن الآلهة تثير منك أبلغ الدهشة إذا أنت أصغيت إليها

سقراط: أود هـذا ، ولكن أحب أن تنبئنها في ساعة

<sup>(</sup>١) Panathenaea أقدم الأعياد الأنينية وأهمها وقدكان فى بادى. الأمر احتفالا دينيا يقام إجلالا للالهة « أثنينا » حامية مدينة أثنينا . فلما وحد ثيسيوس Theseus البلاد كلها تحت حكومة واحدة جمل الاحتفال بالمة مدينة أثنينا عيداً عاماً للدولة كلها ، وغير الاسم القديم « أثنينى » فجمله « بان أثنين »

يلاحظ أن القطم الأول « Pan » ممناه وحدة أو جامعة

أخرى من فراغى ، أما الآن فأوثر أن أسمع منك جواباً دقيقاً لم تعطنيه حتى الآن يا صديقى عن سؤالى : ما التقوى ؟ إذ أنك لم تجب حين سألتك إلا بقولك : إنها فعل ما أنت فاعل ، أى انهام أبيك بالقتل

أوطيفرون : وما قلته لك يا سقراط حق

ســقراط: لست أشك فى ذلك يا أوطيفرون، ولكنى أحسبك مسلماً بأن هنالك فى التقوى أفعالاً كثيرة أخرى

أوطيفرون : نعم هنالك

ســـقراط: تذكر أنى لم أطلب إليك أن تضرب لى للتقوى مثلين أو ثلاثة ، بل أن تشرح الفكرة العامة النى مر أجلها تكون الأشياء التقية كلها تقية . ألا تذكر أن ثمت فكرة واحدة من أجلها كان الفاجر فاجرًا والتق تقيا ؟

أوطيفرون : أذكر ذلك

سسقراط: أنبثنى ماحقيقة هذه الفكرة ، حتى يكون لدى معيار أنظر إليه ، وأقيس به الأفعال ، سواء فى ذلك أفعالك أم أفعال المين أم أفعال بالموال المين تقى وإن ذلك فاجر

أوطيفرون : سأنبثك إن أردت

سقراط: لشدما أريد

أوطيفرون : إذن فالتقوى هى ما هو عنيز لدى الآلهة ، والفجور هو ما ليس بعزيز لديهم

سقراط: جد جميل يا أوطيفرون ، لقـد أدليت لى الآن بالجواب الذى أردت ، لـكنى لاأستطيع حتى الآن أن أقرر إن كان ما تقوله حقا أم لا ، ولو أننى لاأشك فى أنك ستقيم الدليل على صدق عبارتك

أوطيفرون : بالطبع

ســـقراط: إذن فتعال معى نختبر ما نقول ، إن هذا الشيء أو ذاك أو هذا الشيء أو ذاك الشخص عزيز لدى الآلهة فهو تتى ، وذلك الشيء أو ذاك الشخص ممقوت من الآلهة فهو فاجر . فكأن التقوى والفجور طرفان يناقض كل واحد منهما الآخر ، ألم نقل هذا !

أوطيفرون : نعم

سقراط: ألم نحسن التعبير عنه ؟

أوطيفرون: نعم يا سقراط، إنى أعتقد ذلك، لقد قلنا ذلك من غير شك

سقراط : وماذا يحدثاو اختلف الآلهة فىالرأى ، هذا فضلا عما سلمنا به يا أوطيفرون من أن للآلهة ما يعادونه وما يمقتونه ، ومن أن بينهم شيئًا من أوجه الخلاف

أوطيفرون : نعم لقد قلنا ذلك أيضاً

سيقراط: وأى ضرب من الخلاف يولد المداوة والغضب؟ افرض مثلايا صديقي المزيز أنك اختلفت و إياى على عدد، هل هذا النوع من الخلاف يعادى بيننا و يفرق أحدنا عن الآخر؟ ألسنا نلجأ من فورنا إلى الحساب ونفض ما بيننا من خلاف بعملية ؟

أوطيفرون: هذا حق

سـقراط : أو هبنا اختلفنا على أطوال ، ألسنا نسارع إلى القياس لنفض الخلاف؟

أوطيفرون : جد صحيح

سـقراط : كما نمحوما بيننا من تضاد حول الثقيل والخفيف بأن نلجأ إلى آلة وازنة ؟

أوطيفرون : لاريب في هذا

سقراط : ولكن أى أنواع الخلاف لا يمكن تسويتها على هذا النحو ، وأيها إذن يشير فينا الفضب ويقفنا موقف العداوة أحدنا من الآخر ؟ أظن أن الجواب لا يحضرك الآن ، وعلى ذلك فأنا أبسط رأيى بأن هذه العداوة إنما تنشأ حينا يكون موضوع

الخلاف هوالعادلوالظالم، والخيِّر والشرير، والشريف والوضيع، أليست هذه نقط الخلاف بين الناس والتي نشتجر بسببها، إذ نشتجر أنا وأنت وكلنا جميعاً، حينها نعجز عن تسوية أوجه الخلاف تسوية مرضية ؟

. أوطيفرون : نم ياسقراط ، إن أوجه الخلاف التي نشتجر حولها هي في حقيقتها كما تصف

سقراط: أى أوطيفرون النبيل! أو ليس التشاجر بين الآلهة حيثها وقع هو شيء كهذا في طبيعته ؟

أوطيفرون : لا شك في أنه كذلك

ستراط : إن بينهم خلافاً فى الرأى كما تقول عن الخيّر والشرير والعادل والجائر والشريف والوضيع ، فلو لم يكن بينهم هذا الخلاف لماكان بينهم اشتجار ، أليس كذلك ؟

أوطيفرون : إنك جد مصيب

ستراط : ألا ترى أن كل إنسان يحب ما يراه نبيلا وعادلا وخيّراً ، ويمقت نقيض هؤلاء ؟

أوطيفرون : جد صحيح

سقراط : ولكن الناسكما تقول يرون أشياء بعينها ، فعدها بعضهم عادلة ، ويعدها بعضهم جاثرة ، وهم يتنازعون

حولها ، فتنشأ لهذا بينهم الحروب والمعارك

أوطيفرون : جد صحيح

سـقراط : إذن فأشياء بعينها يكرهها الآلهة و يحبها الآلهة ومي مقونة منهم وعزيزة لديهم فى وقت معاً ؟

أوطيفرون : صحيح

سقراط : وعلى هـــــذا الأساس تكون أشــياء بعينها يا أوطيفرون تقية وفاجرة مماً ؟

أوطيفرون : أظن ذلك

سقراط : إذن فيدهشنى يا صديقى العزيز أن أراك لا تجيب السؤال الذى سألتكه ، فلا ريب أنى لم أطلب إليك أن تذكر لى الفعل الذى يكون تقيا وفاجراً مماً ، ولكن ها قد بدا لى أن الآلهة يحبون ما يكرهون ، وعلى ذلك يا أوطيفرون فقد يرجح أن تكون فى عقابك لأبيك فاعلا ما يرضى « زيوس » ، وما يفضب « كرونوس » أو « أورانوس » وما يقبله «هنيستوس وما يفضب « كرونوس » أو « أورانوس » وما يقبله «هنيستوس هنالك من الآلهة الآخرين من يكون بينهم خلاف فى الرأى شبيه بهذا

<sup>(</sup>١) Hephaestus هو إله النار في الأساطير اليونانية

أوطيفرون: ولكنى أعتقد يا ســقراط أن الآلهة جميماً سيتفقون على وجوب عقاب القاتل ، فلن يكون ثمة من خلاف فى الرأى حول هذا

سقراط: حسناً ، فلنتحدث عن البشر يا أوطيفرون . فهل سمعت قط أحداً يقيم الحجة على أنه ينبغى أن يطلق سراح القاتل أو فاعل الشر أيا كان ؟

أوطيفرون: إنى لأقرر أن هذه هى المشاكل التى لا ينفك الناس يجادلون فيها ، ولا سيا فى ساحات القانون . إنهم يقترفون كل ضروب الجرائم ، ثم لا يحجمون عن قول أو فعل دفاعاً عن أنفسهم

سـقراط : ولـكن هل يعترفون بجرمهم يا أوطيفرون ، ثم يزعمون ألا ينبغى أن ينزل بهم عقاب ؟

أوطيفرون : لا ، إنهم لا يفعلون

سقراط : إذن فهنالك من الأشياء ما لا يستطيعون لها قولا ولا فعلا ، لأنهم لا يجرؤون أن يقيموا الدليل على وجوب إفلات المذنبين من العقاب ، بل يعمدون إلى إنكار جرمهم . أليس كذلك ؟

أوطيفرون : نعم

سقراط : إذن فهم لا يزعمون أن فاعل الشر لا يجوز أن يعاقب ، ولكنهم يجادلون فى من هو فاعل الشر ، وما ذا فعل ومتى ا

أوطيفرون : صحيح

سقراط: وهذا نقسه هو موقف الآلهة إن كانوا كما تقول أنت يختلفون فى العادل والجائر . و إن كان بعضهم يثبت أن الظلم قد يحدث بينهم بينا ينكر ذلك آخرون . فلاريب فى أن الله والإنسان كليهما لا يجرؤان قط أن يقولا إن مرتبكب الظلم لا ينبغى أن يعاقب

أوطيفرون : هذا حق فى أساسه با سقراط

سقراط: ولكنهم يختلفون فى التفصيلات، سواء فى ذلك الآلهة والناس. فإذا كان ثمة بينهم من نزاع فإنما يتنازعون على فعل معين يكون موضوع البحث، فيقرر بعضهم أنه عادل ويثبت الأخرون أنه جائر. أليس ذلك صحيحا ؟

أوطيفرون : إنه جد صحيح

ســقراط: إذن فأنبثنى — أى عزيزى أوطيفرون — فذلك أقوم لتعليمى و إرشادى ، أى برهان تقيم على أن بين آراء الآلهة كلهم إجماعا على أن خادما جريمته القتل فكبله بالأغلال سيد القتيل ، فمات بفعل الأغلال قبل أن يعلم مكبله من رسل الله ماذا ينبغى أن يفعل به ، يكون قد مات ظلما ؟ وأى برهان تقيم على أن ابنا ينبغى أن يقيم على أبيسه الدعوى نيابة عن مثل ذلك الخادم ، متهما إياه بالقتل ؟ كيف تبرهن على أن الآلمة جميعا تتفق اتفاقا تاما على قبول فعله ؟ أقم لى الدليل على أنهم يفعلون ذلك أمدح لك فعلتك ما حييت

أوطيفرون : إنه عمل مضن ، ولكنى أستطيع أن أوضح لك الأمر وضوحا تاما

سقراط: أفهم ما تقول ، فأنت تريد أنى لست سريع الفهم كالقضاة: إذ حتم عليك أن تبرهن لهم على أن الفمل جائر ومكروه من الآلمة

أوطيفرون: نعم يا سقراط، لا شك فى هذا، ولا سيما إن أنصتوا لمــا أقول

ستقراط: إنهم لابد منصتون إن رأوا أنك متكلم قدير. لقد اختلجت فى نفسى فكرة إذكنت تتحدث ؛ قلت لنفسى ماذا عسى أن أفيد إن أقام لى أوطيفر ون الدليل على أن الآلهة جميعاً يعدون موت العبد ظلما ؟كيف يزيدنى ذلك علما عن حقيقة التقوى والفجور ؟ إذ لو سلمنا أن هذا الفعل قد يكون مكروها من الآلهة ، فليس همذا التحديد تعريفا دقيقا للتقوى والفجور ، فلقد رأينا أن ما تكرهه الآلهة هو فى نفس الوقت سار لهم وصنيز لديهم ، وطلى ذلك فلا أطلب اليك يا أوطيفرون أن تقيم على هذا دليلا ، وسأفرض — إن أردت — أن الآلهة جيما تذكر مثل هذا الفعل وتمقته ، ولكنى سأعدّل التعريف بحيث يكون أن ما يُجمع الآلهة على كرهه فهو فاجر ، وأن ما يحبف بعضهم ويكرهه بعضهم الآخر فهو تقى وفاجر معا ، أو لا هو هذا ولا ذاك ، فهل توافق على هذا التعريف المقور عا ، أو لا هو هذا ولا ذاك ، فهل توافق على هذا التعريف للتقوى والفجور ؟

أوطيفرون : لم لا أوافق يا سقراط ؟

سـقراط: لم لا توافق! يقيني يا أوطيفرون أن ليس تمت ما يبرر — فيما أعلم — ألا يكون التعريف هكذا . أما هل يفيدك قبول هذا النعريف فائدة عظيمة فى تعليمى الذى وعدتنى به ، فذلك أمر موكول لك النظر فيه

أوطيفرون: نعم ، ينبخى أن أقول إن ما تجمع الآلهة على حبه تنى مقدس ، و إن نقيضه الذي يجمعون على كرهه فاجر

سقراط: هل بجب علينا أن نبحث فى صحة هذا يا أوطيفرون أم نسلم بالعبارة تسليما ، متخذين من أنفسنا ومن سوانا حجة نعتمد عليها ؟ ماذا ترى ؟ أوطيفرون : يجب أن نبحثها ، وأعتقد أن العبارة ستصمد انتجربة البحث

سقراط: أى صديق العزيز الن تمضى برهة قصيرة ، حتى نزداد علما ، غير أنى أود أن أعلم قبل كل شىء إذا كان التقى أو المقدس عببا لدى الآلهة لأنه مقدس ، أم أنه مقدس لأنه عبب لديهم

أوطيفرون : لاأفهم ما تريديا سقراط

سـقراط : سأحاول الشرح : إننا نفرق فى حديثنا بين أن تَحمِلَ وأن تُحمَلَ ، وبين أن تقود وأن تقاد ، وبين أن تَرى وأن تُرى وإنك لتملم أن ثمت اختلافا فى هذه الحالات جميما ، كما تعلم كذلك مواضع هذا الخلاف ؟

م أوطيفرون : أحسبني أفهم ما تقول

سقراط: ثم أليس المحبوب متميزا من الحب

أوطيفرون : يقينا

سقراط: هذا جميل، إذن فحدثني أيكون الشيء المحمول في حالة الحل لأنه محول أم لسبب آخر ؟

أوطيفرون : كلا ، بل لهذا السبب

ســقراط : وهل هذا صحيح بالنسبة لما يُقاد وما يُرى؟

أوطيفرون : حقا

سقراط: ولا يكون الشيء مرئيا لأن فى الإمكان رؤيته ، بل على العكس هو ممكن الرؤية لأنه مرئى ، كما لا يكون الشيء منقادا لأنه فى حالة الانقياد ، أو محولا لأنه فى حالة الحل ، بل العكس هو الصحيح . أظن يا أوطيفر ون أن ما أقصده أصبح يسير الفهم . وإنما أقصد أن أية حالة من حالات الفصل أو العاطفة تتضمن فعلا أو عاطفة سابقة لها ، فالشيء لا يتحول لأنه متحول ولكنه فى حالة التحول لأنه يتحول ، كما أن الشيء لايتألم لأنه فى حالة الألم ، ولكنه فى حالة الألم لأنه يتألم . ألا توافق ؟ أوطيفرون : نم

سقراط : ألا يكون الشيء المحبوب في حالة ما من حالات التحول أو الألم ؟

أوطيفرون : نغم

سقراط: وما مر بنا فى الأمثلة السابقة صحيح هنا ، فحالة كون الشىء محبوبا يتبع فِمْلَ كونه محبوبا ، ولكر لا يتبع الفعلُ الحالة

أوطيفرون : يقيناً

سقراط : وماذا تقول عن التقوى يا أوطيفرون ؟ أليست

التقوى بناء على تعريفك محبو بة لدى الآلهة جميماً ؟

أوطيفرون: نم

سقراط: ألأنها تقية أو مقدسة أم لسبب آخر؟

أوطيفرون : لا ، بل لهذا السبب

سـقراط : إنها محبوبة لأنها مقدسة وليست مقدسة لأنها محبوبة ؟

أوطيفرون : نعم

سـقراط : وما هو عزيزلدى الآلهة يكون محبوبا لديهم ، وهو فى هذه الحالة من حب الآلهة له لأنه محبوب لديهم ؟

أوطيفرون : يقينا

سقراط : إذن فما هو عزيز لدى الآلمة ، أى أوطيفرون ، ليس مقدماً ، ولا ماهو مقدس محبوب لدى الله ، كما تقرر أنت ، ولكنهما شيئان مختلفان

أوطيفرون : ماذا تريد يا سقراط ؟

سـقراط : أريداً ننا قد سلمنا بأن المقدس محبوب لدى الله لأنه مقدس ، وليس هو مقدسا لأنه محبوب

أوطيفرون : نعم

سقراط: أما ما هو عنايز لدى الآلهــة فهو عنايز لأنه

محبوب ، وليس هو محبوبا لأنه عن يز

أوطيفرون : حقا

سقراط: ولكن ياصديقي أوطيفرون ، إذا كان ما هم مقدس نَفْسَ ما هو عز بزلدي الله ، وكان محمو با لأنه مقدس ، لكان ما هو عزيز لدى الله محبوبا لأنه عزيز لدى الله . أما إذا كان ما هو عزيز لدى الله عزيزاً لأنه محبوب لديه ، لـكان ما هو مقدس مقدسا لأنه محبوب لدمه ، ولـكنك ترى أن الأمر على عكس ذلك ، وأنهما مختلفان أشــد الخلاف أحدها عن الآخر ، فأولمها من نوع يُحَبُّ لأَنِه محبوب ، وأما الثاني فمحموب لأنه من نوع يحَبُّ ، وهكذا يلوح لي يا أوطيفرون ، حين أسألك عن جوهم القداسة ، أنك تجيبني بالمرض فقط لابالجوهر ، أعنى عَرَض كونها محبوبة لدى الآلهــة جميعا ، ثم إنك لتأبي مع ذلك أن تشرح لى حقيقة القداسة ، ولهذا أتوسل إليك أن تنفضل على ، فلا تخف كنزك عني ، وأن تنبئني مرة أخرى ما حقيقة القــداسة أو التقوى ؟ هل هي عزيزة لدى الآلهة أم لا ( فذلك أمر لن نشتجر فيه ) ثم ما الفجور ؟

أوطيفرون: حقا ياسقراط لست أدرى كيف أعبر مما أريد، إذ يلوح أن براهيننا ندور ثم تفلت منا ، على نحو لا أدريه ، أياكان الأساس الذى نقيمها عليه سقراط: ألا إن ألفاظك يا أوطيفرون لشبيهة بنسج سانى ديدالوس « Deadalus » ولو كنت أنا قائلها أوموحيها لجاز لك أن تقول إن براهينى تفر ولا تستقر حيث وضعت لأننى من سلالة ديدالوس ، أما والآراء آراؤك أنت فينبغى أن تلتمس سخرية أخرى ، فآراؤك بغير شك مضطربة كاعترفت بنفسك أوطيفرون: لا يا سقراط ، فا أزال أزّع ، أنك أنت ديدالوس الذي يحدث في البراهين الاضطراب ، فلست أنا ، ولا ريب ، الذي يقلقها ، ولكنك أنت الذي تضطرها أن تتحرك أو تدور . ولوكان أمرها بيدى وحدى لما أصابها اضطراب قط

سقراط: إذن فلا بد أن أكون أعظم من ديدالوس ، إذ بينا هو لم يستطع أن يحرك إلا ما صنعت يداه ، تراني أحرك صنائع سواى: ولكن الجيـل فى الأمر هو أننى لا أود أن أفعل ذلك ، بل إنى لأستننى عن حكة ديدالوس وثروة

<sup>(</sup>۱) Daedalus هول الأساطير اليونانية إنه مثال قديم، وقدنسبت إليه آثار في العيارة كثيرة ، تروى الأساطير أنه لما غضب عليه أحد الآلهة صنع لنفسه ولابنه أجنعة وطارا إلى صقلية . وكان اليونان القدماء ينسبون المليك كل بناء أو تمثال لم يعرف له صانع . والحقيقة أن اسم « ديدالوس » رمز فقط يرمز به إلى مرحلة من مراحل الفن عند اليونان حيث كان الحشب هو المادة الأساسية في فن النحت

تانتالوس (Tantalus) إن أتبح لى أن أمسكها (أى الصنائم) وأقوى دعائمها . ولكن دع هذا فسأحاول بنفسى أن أدلك كيف تعلمنى حقيقة التقوى ، لأنى أراك كسولا . وأرجو ألا تتذم من العمل . حدثنى إذن — هل العمدل والتقوى شيء واحد أم التقوى جزء من العدل ؟ أليس ما هو تقى عادلا بالضرورة ؟

أوطيفرون : نم

ســقراط : ثم أليس كل ماهو عادل تقيا ؟ أو أليس ما هو تقى عادلاً كله ، أما ما هو عادل فتقى بعضه فقط لاكله ؟

أوطيفرون : لست أفهمك يا سقراط

سـقراط: ومع ذلك فأنا أعلم أنك أحكم منى بقدر ما أنت أصغر منى ، ولكنى أعود فأقول ، أى صديق الحترم ، إن غنارة حكتك ولدت فيك الكسل . أرجو أن تجهد نفسك ،

<sup>(</sup>۱) Tantalus هو فى الأساطير اليونانية ابن زيوس ، فكان يحضر الجباعات الآلهة ، غير أنه أذاع بين الناس بعض الأسرار الالهية ، كما يروى عنه إنه قتل ابنه وقدمه طعاماً للالهة ليختبر مالهم من قوة الملاحظة . من أجل هذا وغيره من التهم ، تضى عليه الآلهة أن يقف فى الماء حتى المنتى وأن تتعلى فوق رأسه عنافيد الفاكهة ، فاذا أراد أن يجرع من الماء الذي حوله أقلت منه الماء ، وإذا أراد أن يطم من الفاكهة التى فوق رأسه بعدت عنه ولم عمكنه من أخذها

فالحق أن ليس فهم قولى عسيراً ، وأستطيع أن أشرح لك ما أريد بِمَثَلِ مما لا أريد ، فقد أنشد الشاع، «ستاسينوس» (١) Stasinus) قائلا:

إنك لن تروى شيئاً عن زيوس ، مبدع هذه الأشــياء كلها وخالقها ، إذ حيث يكون الخوف يكون التقديس إلى جانبه

أما أنا فلست أوافق هذا الشاعر . أأنبئك فى أى شىء أخالفه ؟

أوطيفرون : نم

سقراط: لست أرى أنه حيث يكون الخوف يكون إلى جانبه التقديس، لأننى على يقين أن كثيراً من الناس يخشى الفقر والمرض وسائر هذه الشرور، ولكنى لا أراهم يقدسون ما يخشون

أوطيفرون : جد صحيح

سقراط: ولكن حيث يكون التقديس يكون الخوف

<sup>(</sup>۱) Stasinus شاعر قديم يقال إنه كتب ملحمة فى أحد عشر فصلا ، والفروض أن ملحمته تلك ( واسمها Cypira )كانت أسبق من إلياذة هوص

لأن من يحس شعور التقديس والعار من ارتكاب فعل ما.، يخاف و يخشى سوء الأحدوثة

أوطيفرون : لا شك

سقراط: إذن فنحن مخطئون فى قولنا إنه حيث يكون الخوف يكون التقديس أيضاً. و يجب أن نقول إنه حيث يكون التقديس بوجد الخوف كذلك . ولكنك لا ترى التقديس دائماً حيث ترى الخوف ، لأن الخوف فكرة أوسع والتقديس جزء من المدد والعدد فكرة أوسع من الفردى . أظن أنك تدرك الآن ما أقول ؟

أوطيفرون : أدركه تمام الإدراك

سقراط : ذلك هو نوع السؤال الذى أردت أن أثيره حين سألتك هل العادل تق دأمًا ، أم التقى دأمًا عادل . وهل من الجائز ألا تكون عدالة حيث لا تكون التقوى ، لأن المدالة فكرة أوسع ، وليست التقوى إلا جزءاً منها . أأنت مخالفى في هذا ؟

أوطيفرون : لا ، أظن أنك على حق تام

سقراط: إذن ، فإذا كانت التقوى جزءاً من العدالة ، فأحسب أن واجبنا أن نبحث أى جزء هو ؟ إذا أنت تابعت

البحث فى الأحوال السالفة ، فسألتنى مثلا ما العدد الزوجى ، وأى جزء من العدد ترى يكون الزوجي ، لما ألفيت عسراً فى الجواب بأنه العدد الذى يمثل رقماً له جانبان متساويان . ألست توافق ؟

أوطيفرون: نعم إنى موافقك تماماً

ستقراط : وعلى مثل هذا النحو ، أريد أن تنبئني أى جزء من العدالة ترى تكون التقوى أو القداسة ؛ لكى أستطيع أن أطلب إلى مليتس ألا يأخسذنى بالظلم أو يتهمنى بالفجور ما دمت الآن قد تزودت منك بعلم صحيح عن طبيعة التقوى أو القداسة ونقيضها ا

أوطيفرون . يلوح لى أن التقوى أو القــداسة يا سقراط هى ذلك الجزء من العدالة الذى نخدم به الله ، وأما الجزء الآخر من العدالة فنخدم به صالح الناس

سقراط: هذا حسن ياأوطيفرون ، ولكن لا تزال عندى مسألة يسيرة أريد أن أستزيد بها علماً . مامعنى «الخدمة» ؟ إذ من العسير أن تطلق لفظ الخدمة ، حين تتحدث عن الآلهة ، بنفس المعنى الذى تطلقه به حين تتحدث عن سائر الأشياء . فيقال مثلاً إن الجياد بحاجة إلى الخدمة ، وليس كل إنسان قادراً أن

يخدمها ، إنما يستطيع ذلك الشخص المـاهـ، في سياسة الجياد دون غيره — أليس كذلك ؟

أوطيفرون : يقيناً

سقراط: وأنا أظن أن فن سياسة الجياد هو فن خدمتها ؟ أوطيفرون: نعم

سقراط: كذلك ليسكل إنسان قادراً على خدمة الكلاب ، إنما الكفء لذلك هو الصائد وحده ؟

أوطيفرون : صحيح

سقراط: وأرى أيضاً أن فن الصائد هوفن خدمة الكلاب ؟ أوطيفرون: نم

سقراط : كما أن فن راعى الأبقار هو فن خدمتها ؟

أوطيفرون : جد صحيح

سقراط: وهل على هذا النحو نفسه تكون القداسة أو التقوى هى فن خدمة الآلهة ؟ — أذلك ما قصدت إليه يا أوطيفرون ؟

أوطيفرون : نعم

سقراط: وهلا يُقصد دائماً بالخدمة أن تكون لخير أولنفع المخدوم ؟ فكما رأيت في حالة الجياد أنهــا حين وجهت إليهــا خدمة السائس ، أفادت وتحسنت ، أليس كذلك ؟

أوطيفرون : صحيح

سقراط: كما تستفيد الكلاب من فن الصائد ، والثيران من فن راعيها ، وسائر الأشياء جيماً تتجه أو تُوجَّه لخيرها لالأذاها ؟

أوطيفرون : يقيناً إنها لن تتجه لأذاها

سقراط : ولكن لخيرها ؟

أوطيفرون : بالطبع

سقراط: وهل التقوى أو القداسة ، التى عرفناها بأنها فن خدمة الآلهة ، تنفسها أو تقوّمها ؟ هل تزيم أنك حين تؤدى شعيرة تصلح شأن واحد من الآلهة ؟

أوطيفرون: لا، لا. يقيناً لم يكن ذلك ما قصدت إليه سقراط: وأنا يا أوطيفرون لم أفرض قط أنك قصدت إلى ذلك، لقد وجهت إليك سؤالى عن طبيعة الخدمة لأننى كنت أغلن أنك لم تقصد إلى مثل هذا

أوطيفرون : لقد أنصفتنى يا سقراط ، ليس هـــذا هو نوع الخدمة التى أريد

سقراط: جيل ولكن ينبغي لي أن أعود فأسألك ما تلك

الخدمة للآلمة التي تسمى بالتقوى ؟

أوطيفرون : إنه يا سقراط ذلك النوع من الخدمة الذى يؤديه الخَدَمَةُ لسادتهم

سقراط: أَ فَهُمُ مَا تُريد. نوع من الخِدْمَة للآلمة أوطيفرون: هو كذلك

سـقراط : والطب أيضاً ضرب من الخدمة التى يقصد منها الوصول إلى غرض معين — إلى الصحة — أليس كذلك؟ أوطيفرون : نم

سقراط: كذلك هنالك فن يخدم صانع السفن يقصد به الوصول إلى نتيجة معينة

أوطيفرون: نعم يا سقراط، يقصد به بناء السفينة

سقراط : كما أن هنالك فنا يخدم البناء ، وهو يرمى إلى تشييد الدور

أوطيفرون : نعم

سقراط . والآن حدثنى ياصديقى العزيز عن الفن الذى يخدم الآلهة ، أى غرض يعمل ذلك الذن على أدائه ؛ فلاريب فى أنك بذلك عليم ، إذا كنت بين الأحياء من الرجال أكثرهم علماً بالدين كما تقول

أوطيفرون : و إنما أقول الحق يا سقراط

سقراط: حدثنى إذن ، نعم حدثنى ما هو العمل الجميل الذى تؤديه الآلهة بفضل خدماتنا لهم ؟

أوطيفرون: إنهم يعملون يا سقراط أعمالاً كثيرة وجميلة سقراط: وكذلك القائد يا صديقي. فإنه يعمل أعمالا كثيرة وجميلة، ولكن من اليسير أن نذكر أهم أعمال القائد، ألست ترى أن النصر في الحرب هو أهم أعماله ؟

أوطيفرون : يقيناً

سقراط: وكذلك أعمال الزارع كثيرة وجميلة ، إذا لم أكن مخطئاً ، ولكن عمله الرئيسي هو إنتاج الطعام من الأرض أوطيفرون: هوكذلك

سقراط: ومن الأشياء الكثيرة الجيلة التي يؤديها الآلهة ، أيَّها الرئيسيُّ الهام؟

أوطيفرون : لقد أنبأتك فيما سلف ياسقراط أن الإحاطة بكل هذه الأشسياء على وجه الدقة جــد مضنية ، ولأقل لك في بساطة إن التقوى أو القداسة هي أن تعــم كيف تَسُرُّ الآلهة في القول والعمل بالصلاة والضحايا ، وفي مثل هذه التقوى خلاص الأسرات والدول ، كما أن دمارها وخرابها هما

فى العمل الفاجر الذى يغضب الآلهة

مقراط: أظنك كنت تستطيع أن تجيب فى عبارة أوجز بكثير من هـذه — لو أردت — عن السؤال الرئيسيّ الذي وجهته إليك يا أوطيفرون ، ولكنى أرى فى وضوح أنك لا تريد أن تعلمنى ، فذلك جلى ، وإلا فلماذا درت بالحديث إذ بلغنا بيت القصيد ، فلو أنك أجبتنى إذن لعلمت بحق طبيعة التقوى ، ولما كنت باعتبارى سائلا معتمداً بالضرورة على المجيب فلا بد أن أتبعه إلى حيث يقودنى . فلا يسعنى إلا أن أعيد السؤال : ما النقيّ وما التقوى ؟ أثريدأن تقول إنهما ضرب من علم الصلاة والتضحية ؟

أوطيفرون : نعم إنى أريد ذلك

سـقراط : والتضحية هي قربان للآلهة ، والصلاة

طلب منهم

أوطيفرون : نعم يا سقراط

سقراط: وعلى هذا الأساس إذن تكون التقوى هي علم الأخذ والعطاء ؟

أوطيفرون : إنك تفهمنى الآن يا سقراط فهماً جيداً ســقراط : نعم يا صديقى ، وعلة ذلك أننى تلميذ متحمس أوطيفرون : نعم هذا ما أعنى

سقراط: أليست الوسيلة الصحيحة لرجائهم هي أن نطلب منهم ما نريد

أوطيفرون : يقيناً

سـقراط : والوسيلة الصحيحة للمطاء هي أن نعطيهم في المقابل ما يريدونه منا ، فلاخير في فن يعطى لأى أحد ما لا يريد أوطيفرون : جد صحيخ يا سقراط

ســقراط : إذن فالتقوى يا أوطيفرون هى فن لدى الآلهة والناس ، يتصلون به فريق بفريق ؟

أوطيفرون: نستطيع أن نستخدم هذا التعبير - إن أردت سقراط: ولكنى لستحريصاً على حبشى، غير الحق، ومع ذلك فأحب أن تدلنى أى نفع تجنيه الآلهة من عطايانا ؟ فليس من شك فى نفع ما يعطوننا إياه، إذ ليس ثمت من خيراً فى لا يهبوننا إياه . أما كيف نستطيع نحن أن نعطى لهم خيراً فى مقابل ما أعطونا فأبعد ما يكون عن هذه الدرجة من الوضوح.

فإذا كانوا يعطوننا كل شىء ولا نعطيهم شيئًا فتلك مبادلة لنا فيها الصفقة من دونهم

أوطيفرون : وهل يخيل إليك يا سقراط أن الآلهة تجنى من عطايانا نفعاً ما ؟

سقراط: فإن كانوا لا يجنون شيئًا يا أوطيفرون ، فأى معنى لما نقدم لهم من العطايا ؟

أوطيفرون : ليس ذلك إلا جزية الشرف وهوكما أسلفت لك القول يسرُّ الآلهة

سقراط: التقوى إذن تسر الآلهة ، ولسكنها ليست بنافعة لهم أو عزيزة لديهم ؟

أوطيفرون : إنى أرى أنه ليس ثمت ما هو أعن لدى الآلهة منهـا

سقراط : و إذن فأنت تعيد القول مرة أخرى بأن التقوى عزيزة لدى الآلهة ؟

أوطيفرون: يقيناً

سـقراط : أو تعجب وأنت تقول هـذا إذ ترى عبارتك لا تَشَبُّثُ بل تعمد إلى الهروب ؟ أتنهمنى بأنى «ديدالوس» الذى يؤدى بها إلى الهروب ، ولا تدرك أن ثمت فناناً آخر أعظم جدا

فى فنه من ديدالوس ؟ فهو يجعلها تدور فى دائرة ، وذلك الفنان هو أنت . لأن البحث كما ترى يدور إلى حيث بدأ . ألم نقل إن المقدس أو التقى ليس هو بنفسه ما تحبه الآلهة ؟ أنسبت ؟

أوطيفرون : أذكر جيداً

سـقراط : ثم ألا تقول الآن أن ما تحبه الآلهة مقدس ؟ ثم أليس ذلك نفسه ما هو عزيز لديهم ؟ هل ترى ؟

أوطيفرون : محبح

مقراط : إذا قد أخطأنا فيما قررناه سالغاً ؛ و إلا فإن كنا قد أصبنا فنحن مخطئون الآن

أوطيفرون : أحد الاثنين صحيح بغير شك

سقراط: فإذن فلنبدأ من جديد ونتساءل: ما التقوى؟ ذلك بحث لن أمل قط من متابعته ما استطعت إلى ذلك سبيلا. وأتوسل إليك ألا تهزأ منى بل أن تشحذ ذهنك وتنبثنى بالحقيقة لأنه إن كان بين الناس من يعسلم فهو أنت ؟ وعلى ذلك فلا بدأن أحتجزك مثل « بروتيوس Proteus (١) » حتى تخبرنى ؟

كان البونان يعتقدون أنه يعلم كل أحداث المـاضي وكل ما يقع في 😑

 <sup>(</sup>١) « Proteus » تروى الأساطير اليونانية أنه رجل كهل كان يعيش في البحر ، وقد اشتهر بقدرته على التنبؤ . ويقول «هومر» إنه كان يعيش في جزيرة « فاروس Pharos » بالفرب من مصب النبل

فلست أشك أنك لو لم تكن تعلم علم اليقين طبيعة التقوى والفجور لما المهمت قط أباك الشيخ نيابة عن العبد بتهمة القتل . إنك لولم تكن تعلم ذلك لما استهدفت لمثل هذا الخطر ؛ أعنى ارتكاب الخطأ على ممأى من الآلهة ولاحترمت آراء الناس احتراماً عظها . لذلك فأنا على يقين أنك عليم بطبيعة التقوى والفجور . أُبد علمك إذن يا صديق أوطيغرون ولا تُحفه

أوطيفرون : فى وقت آخر يا سقراط ، لأننى مجلان ولا بد أن أذهب الآن

سقراط: وا أسفاه يا رفيتي . وهل تُحَلِّفُني في يأس ؟ لقد كنت أؤمل أنك ستملمني طبيعة التقوى والفجور ؛ وعندئذ أستطيع أن أبرىء نفسي من مليتس ومن دعواه . كنت سأقول له : إنني استنرت بأوطيفرون ونبذت بدّعي وتأملاتي الطائشة الني انغمست فيها بسبب الجهل ؛ و إنني أوشك الآن أن أحياة أفضل

الحاضر وما تخبثه الأيام في المستقبل ، غير أنه لم يكن يرضى أن يبوح بهىء مما يعرف . فاذا أراد أحد أن يستفسره شيئا ، داهمه في منتصف النهار في كهفه الذي كان يقفى به عادة ساعة القبلولة ، ثم ربطه وأوثق قبوده حق لا يفلت منه قبل أن يصرح له بما جاء يستفسر عنه

## مقدمة « الدفاع »

لسنا نستطيع أن نقطع برأى في مقدار صحة هذا الدفاع محة تار مخية ، فلا ندرى أأراد أفلاطون أن يسحل فيه أقوال سقراط في دفاعه عن نفسه أمام قضاته ؟ أم أراد أن يكتب ما كان مجب أن يقوله سقراط في ذلك الدفاع ، أعنى بعبارة أخرى أنه أراد أن يدافع عن سقراط أمام الأجيال المقبلة ؟ ولكن أرجح الظن أن يكون أفلاطون قد صور سقراط ، وعنى بإخراج الصورة كاملة من حيث الفن ، دون أن يلتزم النقل الحرفى لمــا قاله سقراط ، والحق أنه استطاع أن يصور سقراط في دقة بالغــة وجمال رائم ، حتى ليحس القارىء شخصية سقراط في كل جزء من أجزاء الحوار ، فهذا التحدى للقضاة سقراطي بغير شك ، وهذا الأسلوب المفكك هو أسلوب سقراط الذي كان يستخدمه فى نقاشه مم الآثينيين في الطرقات والأسواق ، وهذه السخرية المرة وذلك الجأش الرابط والخلق القوى المتين والاستخفاف بالموت ، كلها نواح سقراطية وفق أفلاطون في إخراجها وتصويرها أكل ما يكون توفيق الفنان البارع . ولقد تعمد أفلاطون أن يسردكثيراً من الحقائق التاريخية فى حياة سقراط . وأجراها فى الحديث مجرى المصادفة كانها جاءت عفواً و بغير تدبيرسابق ليسجل على صفحة الدهر تاريخ أستاذه إلى جانب صورة شخصيته

ومع ذلك فقد يكون سقراط تحدث فعلا بما رواه أفلاطون ف هذا «الدفاع» بل قد يكون استخدم كثيراً من المبارات التي أوردها أفلاطون بنصها ، ولكنا رغم ذلك ينبغي أن نذكر أن أفلاطون قد أعمل فيها قلمه وفنه قبل كل شيء ، لأنه لم يكن مؤرخاً حرفيا للحقائق ، فلم يرد قط أن يكون حوار « الدفاع » سجلاً يردد فيــه عبارة سقراط بنصها ، ولــكنها إنشاء محض وتأليف خالص شأنها في ذلك شأن كل محاوراته ، ولكنا نعود فنقول إن ذلك لا يمنع أن تكون بعض عبارات سقراط قد رسخت فى ذهن أفلاطون — وقدكان أفلاطون يشهد المحاكمة — فرددها دون قصد منه ، ومن يدرى ؟ فلمل دفاع سقراط عن نفسه كان أمتن وأروع من هذا الدفاع الأفلاطوني ، و إذن فنحن نريد بذلك أن نخلص إلى نتيجة ، وهي أن محاوية « الدفاع » تصوير صادق لشخصية سقراط ، ولكنا لا نستطيع أن نقطع في الرأي بأن هــذه العبارة أو تلك قد نطق بها سقراطُهُ كما هي ، أو أن هــذه الحادثة أو تلك قد وقعت فعلا بغير تحوير أو تحريف

وينقسم « الدفاع » إلى ثلاثة أقسام :

الأول: الاتهام وانكار التهمة

الثانى : خطاب قصير يطلب فيه تخفيف العقوبة

الثالث: عتاب وتقريع ،،

ويبدأ الجزء الأول بطلب المغذرة من القضاة عن أساويه المامي الذي لا زخرف فيه ولا طلاء ، إذ كان دأمًا عدوا للبلاغة ولا يعرف بلاغة غير الحق ، وإذن فان يستر شخصيته بشيء من الزيف والخداع بمـا ينمق من عبارة الخطاب . . . ثم يبدأ الدفاع فيقسم متهميه طائفتين : أولاها متهم لا اسم له - أعنى الرأى العام ، فقد سمع الناس جميعاً خلال السنوات الأخيرة أنه يفسد الشياب بتماليمه ، كما شهدوا كيف مثله أرستوفان في رواية «السحاب» تمثيلا شائناً . وأما الطائفة الثانيـة من المتهمين فرجال نابهون أرادوا باتهامهم إياء أن يعبروا عما يختلج فى صدور سائر الناس . . . وأما التهم التي وجهها الفريقان فيمكن تلخيصها فيما يلي :

يقول الفريق الأول : « إن سقراط فاعل للشر ، وهو رجل طُلَمَة " يبحث فما تحت الأرض وما فوق السماء ، ويلبس الباطل ثوب الحق ، ثم هو يعلم هـذاكله للناس » . وأما الفريق الثانى فيقول : « إن سقراط فاعل للشر ويفسد الشباب ، وهو لايمترف بالآلهة التى اعترفت بها الدولة ، ويستبدل بها معبودات جديدة » ويظهر أن هذه العبارة الأخيرة كانت نص الدعوة التى توجه بها المتهمون إلى القضاة

ويبدأ سقراط في الإجابة عن هـــذه التهم بتوضيح بعض الجوانب الغامضة ، فقد فرض الشمراء الهازلون وظن غمار الشعب أنه بذهب في الرأى مذهب الفلاسفة الطبيعيين والسفسطائيين ولكن ذلك خطأ كله؛ فهو مع احترامه لكلتا الطائفتين احتراماً أعلنــه صراحة أمام المحكمة (مع أنه في سائر المحاورات يسخر منهما) إلا أنه ليس واحداً من هؤلاء ولا أولئك ؛ فهو من ناحية لايدرى شيئاً عن الفلسفة الطبيعية ، لا احتقاراً لأمحاثها ، ولكن الواقع أنه يجِهلها فبدهى أنه لم يقل كلة فبها ، ومن ناحية أخرى لم يكن من السفسطائيين لأنه لم يؤجر على تعليمه ، وذلك لأنه ف الحقيقة لم يعلم شيئاً حتى يعلُّمه ؛ وهنا يمتدح أحد السفسطائيين (إفينوس Evenus) لأنه يُعلِّم الفضيلة بأجر معةول فلا يتقاضى أكثر من خمسة دراهم ؛ وفي ذلك ترى سخرية ســقراط التي لم ينسها حتى وهو في موقف المحاكمة وأمام جمع غفير من السوقة

ويستطرد سقراط فى شرح السبب الذى دعا الناس أن يقذفوه بهذه التهمة المرذولة ، فيقول إن علة ذلك هي رسالته التي أخذ على نفسه أن يؤديها على أكل وجوه الأداء . فلقد ذهب « شريفون » إلى دلني وسأل الراعية إن كان بين الناس من هو أحكم من سقراط فكان جوابها أن ليس فيهم من ترجح حكمته على حكمة هذا الرجل ، فليت شعرى ماذا تريد الراعية بقولها : كيف تعلن الراعية أن الرجل الذي لا يدرى شيئاً والذي يدرى تمام الدراية أنه لا يدرى شيئاً هو أحكم الناس ؟ فكر سقراط فيما يمكن أن يمنيه جواب الراعية فصم أن يقيم البرهان على خطئه بأن يلتمس في الناس من هو أحكم منه فيبطل بذلك قول الراعية بطلاناً حاسماً ، فقصد أول ما قصد إلى الساسة ثم إلى . الشعراء ثم إلى أرباب الصناعة ، ولكن لشد ما أدهشه أن يجد هؤلاء جميعاً لا يعلمون شيئاً ، أو لا يكادون يعلمون شيئاً أكثر مما يعلم هو ، فإن امتازوا بعلمهم أحياناً أذهب الغرور حسنة امتيازهم . إنه لا يعلم شيئاً ولـكنه يعلم عن نفسه ذلك الجهل ، أما هم فإن علموا فلا يعلمون إلا أقل العلم وأضأله ، ومع ذلك يتوهمون أنهم أحاطوا بعلمهم كل شيء . لهذا كان حقيقاً بسقراط أن ينفق حياته كلها يؤدى رسالته ، وهي أن يكشف عن حقيقة

ما يزعم الناس لأنفسهم من حكمة ، وهــذه المحاولة قد استنفدت كل ما وسعه من جهد حتى اضطر اضطراراً ألا ينغمس في أمور الدولة العامة بل أن يهمل شؤون حياته الخاصة نفسها ، ولقــد حلا لأثرياء الشبان أن يقلدوه ، فأخذوا يزجون فواغهم الطويل في امتحان أدعياء الحكمة واختبارهم ، مماكان يدعو إلى العجب حقا، فنشأت من أجل ذلك عداوة مرة في نفوس العلماء لسقراط إذ صور لهم ظنهم أنه يحرض هؤلاء الشبان ويدفعهم إلى ما يصنعونُ دفعاً ، فأرادوا أن يثأروا لأنفسهم فأطلقوا عليه هذا الاسم الخبيث ، أعنى مفسد الشباب ، ثم زادوا في النكاية فأخذُوا يوهمون الناس أنه القائل بالآراء الطبيمية القديمة ، وأنه مادى ملحد وأنه سفسطائي المذهب ، وذلك لعمري هو الاتهام بعينه الذي ما يفتأ الناس ف كل عهد يرمون به الفلاسفة لكي يسيئوا إليهم عند عامة الناس

أما التهمة الثانية ، فيبدأ ردها بأن يلقى سؤالا على « مليتس » « إذا كنت أنا المفسد فمن ذا يصلح أبناء الوطن ؟ » فيرد « مليتس » بأن كل الناس مصلحون ، ولسكن أى قول أكثر تناقضاً من هذه العبارة ، فهل يمقل عاقل أن يسىء سقراط إلى أبناء الوطن مع أنه يعيش بين ظهرانيهم ؟ اللهم إنه إذا أساء

فاساءة غیر مقصودة ولا متعمدة ، و إن كانت كذلك فما كان أحرى « ملیتس » أن پرشده إلى طریق الهدى بدل أن یسار ع فیقدمه إلى المحاكمة

ولكن متهميه لم يقتصروا على اتهامه بافساد الشباب ، بل زعوا أنه يحث الناس على أن يكفروا بآلهة المدينة وأن يعبدوا آلهة جديدة ابتدعها هو ابتداعاً ، بل إنهم ليه ذهبون إلى أنه أنكر الآلهة إنكاراً تاما ، وحتى الشمس والقمر ظن فيهما أنهما من صخور وتراب ، فيعجب لذلك سقراط ويبين لقضاته أن ذلك خلط واضح بين آرائه وبين ما كان يقوله « أنا كسجوراس » من قبله ، فلا يمكن أن يكون الشعب الآثيني من الجهالة بحيث تجوز عليه هذه المغالطة فينسب إلى سقراط ما قاله سواه

ثم يختم سقراط استجوابه لمليتس ، ويوجه عنايته إلى التهمة الأساسية . فقد يسأل سائل : لماذا يصر سقراط على أداء رسالته إذا كانت تلك الرسالة تؤدى به إلى الموت ؟ فيجيب سقراط بأن ذلك واجب حتم عليه ، فما ينبغى أن يتخلى عن مكانه الذى اختاره له الله ، كما لم يُجُونُ لنفسه أثناء الحروب أن يزول عن موقفه الذى اختاره له القراد ، هذا فضلاً عن أنه لم يبلغ من الحكمة مبلغاً يمكنه من العلم إن كان الموت خيراً أم شرا ، في

حين أن تركه لواجبه شر محقق ، فكيف يقدم على شر لا شك فيه خلاصاً من الموت الذى لا يدرى إن كان خيراً أم شرا . كلا ! إن ذلك لا يجوز ، فلن ينشى عن أداه واجبه ، وسيؤثر لنفسه طاعة الله على طاعة الإنسان . وسيظل يعلم الناس جميعاً فى مختلف أسنانهم وجوب الفضيلة وضرورة الإصلاح ، فإن أعرضوا عنمه وأبوا أن يميروه آذاناً مصغية فسيعمد إلى تأنيهم ولومهم . ذلك هو إفساده للشباب الذى لن يتردد فى فعله صدوعاً بأمر الله ، وإن تهدده فى هذه السبيل ألف موت لا موت واحد

إن سسقراط حين يرغب إلى المحكمة أن تنجيه من عقو بة الموت لا يفعل ذلك من أجل نفسه ولكن من أجل قومه ، لأنه صديقهم الذى قيضته السماء لإصلاحهم ، ومن يدرى ؟ لعلهم إن أماتوه لا يوفقون إلى خلف له يقوم لهم بماكان يقوم به ، وهنا قد يعترض معترض قائلاً إن كان سقراط بحق يسعى إلى صالحقومه فلماذا لم يحاول قط أن يسام فى الشؤون العامة بنصيب ؟ فيجيب سقراط بأنه إن فعل ذلك وحارب من أجل الحق لما قدر له أن يمتد أجله فيفعل ما فعل من خير . هذا إلى أنه قد خاطر فعلا بحياته مرتين بأن اشترك فى شؤون الدولة من أجل المحدالة : الأولى فى محاكمة القواد ، والثانية فى مقاومة استبداد حكومة الطفاة الثلائين

ولكنه إن لم يقم بقسط وافر من شؤون الدولة فقد أنفق أيامه فى تعليم مواطنيه تعليما لم يؤجر عليه . . . تلك كانت رسالته فسواء انقلب تلاميذه أخياراً أم أشراراً فليس من العدل في شيء أَن يُتِّهم بجريرتهم ، لأنه لم يَعِدْهم قط بأن يُعَلِّمهم شيئاً فكان لهم أن يقبلوا عليه إن شاءوا وأن ينفضوا من حوله إن أرادوا ، ولكنهم شاءوا لأنفسهم أن يلتفوا حوله لأنهم أحسوا لذة عظيمة في الاستماع إلى أدعياء الحكمة يمتحنون فيفتضح أمرهم. فلوكان سقراط قد أفسد هؤلاء الشمان لقضي الواجب على ذويهم من الشيوخ – إن لم يكن واجبهم هم – أن يتقــدموا إلى الححكمة بالشهادة ضده ، وهنا يقول سقراط في شيء من التحدي إن الفرصة لا تزال سانحة لكائن من كان منهم أن يتقدم إلى القضاة بشهادته ، ولكن العجب أن آباء أولئك الشبان وأقرباءه جاءوا إلى الحسكمة ليبرنوا ساحة سقراط من تهمة الإفساد . وإذن فهؤلاء جميماً ألسنة ناطقة بأن سقراط إنما يقول الحق ، وإذن مليتس مفتركذاب

ذلك كل ما أراد أن يقوله سقراط تقريباً ، وهو بعد هذا الخطاب يأبى أن يسترحم القضاة ليخلوا سبيله ، كما يرفض قطعاً أن يأتى بأطفاله باكين معولين ليؤثروا فى قلوب القضاة ببكائهم

فتلك كانت عادة الآثينيين إذا حكم على أحدهم ، بل إن سقراط ليزعم أن القضاة أنفسهم لم يكونوا يتعففون عن مثل هذا في ظرف كظرفه ذاك ، ولكنه يقرر أنه على ثقة بأن القضاة لن يحنقوا أن لم يلجأ سقراط إلى ما تواضع الآثينيون أن يلجأوا إليه فراراً من المقاب ، لأنه على يقين أن ذلك السلوك مجلبة للعارلاتينا بأسرها ويضيف سقراط إلى هذا أن القضاة قد أقسموا ألا يتهاونوا في تطبيق العدالة ، فكيف إذن يبيح لنفسه أن يسترحهم لكى يحملهم على الحنث في أيمانهم ، إنه لو فعل لعُدَّ ذلك فجوراً منه في الوقت الذي يقف متهماً بالفجور

وصدر الحكم بادانته كما توقع ، فترى سقراط بعد هذه الإدانة لا يرق ولا يضعف ولا يلين ، بل إنه على النقيض ليسمو وتأخذه نزعة قوية من الكبرياء ... إن «أنيتس» قد اقترح أن تنزل بالجانى عقوبة الإعدام ، فاذا يقترح سقراط من جانبه ؟ (إذ كانت هذه عادة الآثينيين في محاكمتهم) ؛ يجيب سقراط بأنه قد كان محسناً للشعب الآثيني ، فأنفق حياته كلها في تقديم الخير له ، ولذا فهو يرى نفسه جديرا على الأقل بمثل ما يُجزى به الظافرون في الألهاب الأولمبية ، أعنى أن يعيش على حساب الدولة ، فليس من الحكمة أن يقترح لنف عقوبة أخرى ، لأنه لا يدرى إن كان الموت الذي اقترحه «أنيتس»

خيرا أم شرا ، وماذا عساه يقترح ؟ أيقترح السجن أو الننى ، وكلاها شر محقق ؟ نم قد لا تكون خسارة المال شرا ، ولوكان يملك من المال شيئاً لاقترح أن يُتضى عليه بغرامة مالية ، وهنا يتعهد أصدقاؤه أن يدفعوا له الغرم إن قضى به ...

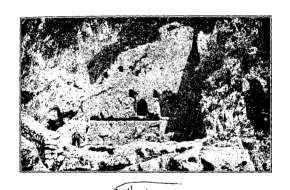
### يصدر الحكم بالاعدام

يقول سقراط لقضاته بعد أن أجروا فيه حكم الإعدام، إنه قد اكنهل ، وإن الأثينيين لن يفيدوا شيئًا حين يسلبوه السنوات القلائل الباقية له من حياته ، ولكنهم سيجلبون على أنفسهم العار بقتله ؛ وقد كان يستطيع أن يلجأ إلى الفرار من أثينا ، ولكن فيم الفرار وهو لا يرجو إطالة الحياة ؟ بل إنه ليؤثر أن يموت كا يشتهي ، فذلك خير من أن يميش كا يريد له الناس أن يعيش ، نعم إنه قضى عليه بالموت ، ولكن هــذا القضاء بغير شك دنّس قضاته بخطيئة الزيغ والفجور ، و إنهم فى ذلك لأفدح منه مصابا ، لأنَّ الفجور أُسرع لحاقا بصاحبه من الموت، فإن كان هو سيلقي عقو بته بعد حين ، فقدلقي متهموه عقامهم بالفعل أما وهو الآن على وشك الموت ، فإنه يتنبأ لهم بنبوءة ، إنهم يحكمون عليه بالموت ليتخلصوا ممن ينغص عليهم العيش، ولكن موته سيكون نواة تنتج عددا وفيرا من الأتباع الذين قد يكونون فى محاسبتهم أشد منه عنفاً وقسوة ، لأنهم أصــفر منه سنا ، وأكثر جرأة

وما دامت أمامه فسحة من الوقت ، فإنه يود أن يقول كلة قصيرة لهؤلاء الذين حاولوا أن يبرثوه ، فهو ينبئهم أن شارته الإلهية لم تعترضه قط فى دفاعه ، ولعل معنى ذلك أن الموت الذي يقبل عليه خير لا شر فيه ، وذلك لأن الموت إما أن يكون نوما طويلاً ، وبذلك يكون أحلى ضروب النعاس ، وإما أن يكون سياحة إلى العالم الآخر حيث تحتشد أرواح الموتى فى صعيد واحد وعندئذ تسنح له الفرصة الجيلة بأن يلتقى به حول الأبطال الذين تولوا قبله ، وبما يحبب فى تلك الحياة أنها خالدة ، فان يكون ثمة موت يجزع منه الناس فيكتمون آراءهم فى نه وسهم

إنه يستحيل أن يصيب الرجل الطيب شر لا فى حياته ولا بمد مماته ، ولقد رضيت الآلهة اسقراط أن يرحل ، فهو إذن يعفو عن قضاته لأنهم لم يؤذوه بغضائهم فيه ، بل هم على عكس ذلك ساقوه إلى الخير ، و إن يكن خيرا لم يقصدوا إليه قط

ويعقب سقراط على هـذا القول بطلب أخير: فهو يرجو الناس أن يرهقوا أبناء من بعده ، كما أرهقهم هو (أى أرهق الناس) ، وذلك إن بدا منهم أنهم يؤثر ون المـال على الفضيلة ، أو ظنوا فى أنفسهم العلم وهم جاهلون



معبد دلفي على معبد معبد معبد معبد معبد الراعية بأن سفراط أحكم الآثنيين

# دفاع سقراط

لست أدرى أيها الأثينيون كيف أثر متهمي في نفوسكم ، أما أنا فقد أحسست لكلاتهم الحلابة أثرا قويا أنسيت معه نفسى ، وإنهم لم يقولوا من الحق شيئًا ، ولشــد ما دهشت إذ ساقوا في غر باطلهم نذيرا لكم أن تكونوا على حذر ، فلا تخد عكم قوة فصاحتى ، إنى إذا نبست ببنت شفة نهضت لكم دليلاً على عن لسانى وافتضح أمرهم ، وإنهم بذلك عالمون ، ولكنهم يمارون ولا يخجلون ، أم تراهم يطلقون الفصاحة على قوة الحق ؟ إذن لأشهدت أنى مصقع بليغ . . ألا ما أبعد الفرق بيني وبينهم ا فهم كما أنبأتكم لم ينطقوا كلة صدق ، أما أنا فحذوا الحق مني صراحاً ، ولن أصوغها عبارة خطابية منمقة كما فعلوا ، لا والله بل سأسوق الحديث والأدلة إليكم عفو ساعتها ، لأني على يقين من عدالة قضيتي ، فلن أقف يُومَّا بينكم أيها الأثينيون موقف الخطيب الصبياني ما دمت حيا ، فلا يرجُنَ الآن أحد منى خطاباً ، ولعلى أظفر منكم بهذا الفضل : إذا دافعت عن نفسى بأساوبي المهود ؛ فجاءت في دفاعي كلات قلتها من قبل ، وممعها بعضكم فى الطريق أو عند موائد الصيارفة أو فى أى مكان آخر، فلا تدهشوا ولا تقاطعوا الحديث ، لأننى أقف — وقد نيفت على السبعين عاماً — المرة الأولى فى ساحة القانون ، فلم آلف لغة هذا المكان ، فانظروا إلى نظر كم إلى الغريب تُلتمس له المعذرة لوجرى لسانه بلغة قومه ولهجة وطنه ٤ وما أحسبنى بذلك أطلب شططاً ، فدعكم من عبارتى التى قد تكون حسنة وقد لا تكون ، وانظروا فى صدق العبارة وحده ، وإذا حكم منكم فلينطق بالحق .

ولأبدأ أولاً برد النهم القديمة والطائفة الأولى من المدعين (۱) ثم أستطرد إلى دعوى الغريق الثانى ؛ فلقد انهمنى من قبل نفر كثير ، ولبثت دعواهم الباطلة تتردد أعواماً طوالاً ، وإنى لأخشاهم أكثر من هذا الرجل (أنيتس) وعطبته ، وإن كيدهم لمظيم ، ولكن أولئك الدين مهموا إذ كنتم أطفالاً فلكوا ألبابكم بأباطيلهم لأشد من هؤلاء خطراً ، فهم يحدثونكم عن يسمى سقراط أنه حكيم يسبح بفكره فى الساء ، ثم يهوى به إلى العبراء ، وأنه يخلع على الباطل رداء الحق ، أولئك هم من أخشى من الأعداء ، فقد أذاعوا فى الناس هذا الحديث ، وما أسرع

<sup>(</sup>١) يقصد بها الرأى العام

ما يظن الدهاء أن هــذا الضرب من المفكرين كافر بالآلهة ، كثيرون هم أولئك المدعون ، ودعواهم قديمة العهد ، نشروها حين كنتم في سن الطفولة أو الشباب ألين انطباعاً ، ولم يكادوا ينطقون بالدعوى حتى انطلقت تحمل عنى فى ذيلها الســو. دون أن تجدلها مفندا ؛ وأهول من ذلك كله أن لبثت أسماؤهم مجهولة لاأعلمها لولا ذلك الشاعر الهازل(١) الذي ساقته الظروف، و إنه لمن العسير أن أتحدث إلى أشخاص هؤلاء الهجائين الذين نفذوا إلى نفوسكم بما يحملون من ضغينة وحقد ، صدر فيها بمضهم عن عقيدة ، ثم ألقوا بذورها في قلوب الآخرين ؟ فلا أستطيع أن أدعوهم إلى هذا المكان لأستجيبهم ، فأنا إن دافعت الآن فإنما أدافع أشباحاً ، وأستجيب حيث لا مجيب ؟ و إنى لأرجو أن تقبلوا ما فرضته لكم من قبل بأن الأعداء صنفان : فطائفة حديثة العهد وأخرى قديمته ، وأحسبكم ترون صواب رأى في أن أبدأ بالرد على هذه الطائفة الأخيرة ، فدعواها أقدم عهدا وأكثر تردداء

و بعد فها كم دفاعى ، ولعلى أستطيع فى هذه البرهة القصيرة

 <sup>(</sup>١) يقصد به أرستوفان الذي مثل بمقراط في روايته ((السحاب))
 أشنع تمثيل

التي تفضلتم بهـا على أن أمحو شائعة السوء التي قرت عني في أذهانكم طوال هذا الزمن ، وعسى أن أصيب توفيقاً إن كان في التوفيق خير لى ولكم ، إذ كان في الأرجح ينفعني في قضيتي ، فأنا عليم أنى مقدم على أمر عسمير ، و إنى لأقدر مهمتى حق قدرها ، فليقض الله بما يريد ، وهأنذا أبدأ دفاعي طوعاً للقانون واستهل الحديث بهذا السؤال : أى ذنب جنيت حة، حامت حولى الشبهات ، فاجترأ مليتس أن يرفع أمرى للقضاء ؟ ماذا يقول عنى دعاة السوء ؟ إنهم بمثابة المدءين وهاكم خلاصة ما بدعون: « قد أساء سقراط صنعاً ، وهو طلَّعَةٌ يصعد البصر إلى السماء وما تحتوى ، ثم ينفذ به تحت أطباق الثرى ، وهو 'يلبس الباطل ثوب الحق ، ثم إنه يبث تعاليمه هــذه في الناس » تلك هی جریرتی ، وقد شهدتم بأنفسكم فی ملهاة أرستوفان كیف اصطنع شخصاً أسماه سـقراط جعله يجول قائلاً إنه يستطيع أن يسير في الهواء ، وأخذ يلغو في موضوعات لاأزعم أني أعرف عنها كثيرا ولا قليلا - لست أقصد بهذا أن أسيء إلى أحد من طلاب الفاسنة الطبيعية - فلشد ما يسوؤني أن يتهمني مليتس بمثل هذا الاتهام الخطير . أيها الأثينيون ا الحق الصراح أنى لا أتصل بتلك الدراسة الطبيعية بسبب من الأسباب ، ويشهد بصدق قولى كثير من الحضور ، فإليهم أحتكم . انطقوا إذن يامن سمتم حديثى وأنبئوا عنى جيرانكم ، هل تحدثت فى مثل هذه الأبحاث كثيرا أو قليلاً ؟ أنصتوا إلى جوابهم لتقطعوا فى سائر الاتهام بصدق مما يقررون فى هذا الجزء

أما القول بأنى معلم أتقاضى عن التعليم أجرا فباطل ليس فيه من الحق أكثر بمـا في سابقه ، على أننى أمجد المم المأجور إن كان معلماً قديرا على تعليم البشر ، فهؤلاء جورجياس الليونتي (Gorgias of Leontium) و بروديكوس الكيوسي (Prodicus of Ceos) وهبياس الأليزي (Hippias of Elis) يطوفون بالمدن يحملون الشباب على ترك بنى وطنهم الذين يعلمونهم ابتغاء وجه الله ليسعوا إليهم ، فلا يؤجرونهم وكنى ، بل يحمدون لهم ذلك الفضــل العظيم ؛ ولقد أتانى نبأ فياسوف من بارا يقيم في أثينا ، حدثني عنه رجل صادفته ؛ قد بذل للسوفسطائيين مالا طائلا ، هو كالياس بن هيونيكوس . ولما أنبأني أن له ابنين سألته : لوكان ابناك ياكاياس جوادين أو بقرتين لما شق عليك أن تجد لهما مدر با ، فما أهون أن تستخدم مدرب الخيول أو فلاحاً يقومهما ويبلغ بهما حد الكمال في حدود ما يعدانه فضلا ونبوعاً ، ولكنهما إنسانان من البشر ، فمن ذا

فكرت أن يكون لها مؤدباً ؟ أثمت من يدرك فضيلة الإنسان وسياسة البشر ، حدثنى فلا بد أن تكون قد تدبرت الأمر مادمت والداً . فأجاب ، « نم وجدت » . فسألته : من هو ذا وأين موطنه وكم يؤجر ؛ فأجاب « هو أفينس البارى وأجره خسة دراه » فقلت فى نفسى : « أنم بك يا أفينس إن كنت تملك هذه الحكة حقا ؛ وتعلمها بمثل هذا الأجر الضئيل ، فلو كانت لدى نزهيت وأخدنى الغرور ، ولكنى بحق لا أعلم من تلك الخكة شيئاً »

أيها الأثينيون ا رب سائل منكم يقول: « وكيف شاعت عنك تلك التهمة يا سقراط إن لم تكن قد أتيت أمراً إدّا ، فلو كنت كسائر الناس لما ذاع لك صوت ولا دار عنك حديث . أنبئنا بعلة هذا إذ يؤلمنا أن نسارع بالحسكم في قضيتك » و إني لأحسب هذا تحدياً رقيقاً ، وسأحاول أن أوضح لسكم لم دعيت بالحسم ، ومن أين جاءتني الأحدوثة السيئة ؛ فأرجو أن تنصتوا لقولى . ولوأن بعضكم سيظن بي الهزل ، ولكني أعترف أنني لن أقول إلا الحق خالصاً . أيها الأثينيون ا إن لدى ضرباً معيناً من ضروب الحكمة كان مصدر ما شاع من أمرى ، فان سألتموني عن هذه الحكمة كان مصدر ما شاع من أمرى ، فان سألتموني عن هذه الحكمة ما هي ؟ أجبت أنها في مقدور البشر ، و إلى هذا عن هذه الحكمة ما هي ؟ أجبت أنها في مقدور البشر ، و إلى هذا

الحد فأنا حكم . أما أولئك الذين كنت أتحدث عنهم فحكمتهم ممحزة فوق مستوى البشر، لا أستطيع أن أصفها لأنني لا أملكها ، ومن ظن أنها لدى قد ظن باطلا ، وكان أشد ما يكون بعداً عن حَمْيَةًى . أيها الأثينيون! أرجو ألا تقاطعوني ولو بالغت في القول فلست قائل هذا الذي أرويه لكم ، ولكني سأنيب عني شاهداً جديراً بالثقة ، ليحدثكم عن حكمتي - فسينبثكم هل أملك من الحكمة شيئاً ؟ و إن كنت أملك فما وعها - وأعنى بذلك الشاهد إله دلني . إنكم ولا ريب تعرفون (شريفون) فهو صديقي منذ عهد الصبا ، وهو صٰديقكم مذ ظاهركم على نفي من نفيتم ثم عاد أدراجه ممكم .كان شريفون كما تعلمون صادق الشمور في كل ما يعمل ، فقد ذهب إلى معبد دلني وسأل الراعية في جرأة لتنبئه – وأعود فأرجو ألا تقاطعوني -- سأل الراعية لتنبئه إن كان هناك من هو أحكم مني ، فأجابت النبيّة أن ليس بين الرجال من يفضلني بحكمته . لقد مات شريفون ، ولكن أخاه ، وهو فى المحكمة بیننا ، یؤید صدق ما أروى

وفيم أسوق إليكم هذا الخبر؟ ذلك لأننى أريد أن أتقصى للكم علة ما ذاع عنى من سوء الذكر ؟ لما أنانى جواب الراعية قلت فى نفسى : ما ذا يعنى الإلّـه بهذا ؟ إنه لغز لم أفهم له معنى

أنا عليم أن ليس لدى من الحكمة كثير ولا قليل ، فماذا عساه يقصد بقوله إنني أحكم الناس؟ ومع ذلك فهو إلَّـه يستحيل عليه الكذب ، لأن الكذب لايستقيم مع طبيعته . ففكرت وأمعنت في التفكير، حتى انتهبت آخر الأمم إلى طريقة أحقق بها القول، اعترمت أن أبحث عن يكون أحكم مني ، فإن صادفته ، أخذت سمتى نحو الإآــه لأرد عايه مازعم ، فأقول له : « هاك رجلا أكبر مني حكمة ، وقد زعمت أني أحكم الناس » . لهذا قصدت إلى رجل من الساسة — ولا حاجة بى إلى ذكر اسمه — فقــد عرف بحكمته ، وامتحنته فانتهيت إلى النتيجة الآتية : لم أكد أبدأ معه الحديث حتى قَرَّتْ في نفسي عقيدة بأنه لم يكن حكما حقا ، على الرغم من شهادة الكثيرين له بالحـكمة ، وعلى الرغم مما ظنه هو نفسه في حكمته ، وقد جاوز به الفرور شهادة الشاهدين فحاولت أن أقنمه بأنه و إن يكن قد ظن في نفسه الحكمة إلاأنه لم يكن بالحكيم الحق ، فأدى به ذلك إلى الفضب منى ، وشاطره فى غضبه كثيرون بمن شهدوا الحوار وسمعوا الحديث ، فغادرته قائلا في نفسي : إني و إن كنت أعلم أن كلينا لا يدري شيئاً عن الخير والجال. فإنني أفضل منه حالاً ؛ لأنه يدعى العلم وهو لا يعلم شيئًا . وأما أنا فلا أدرى ولا أزع أننى أدرى — ولعلى بهذا أفضله قليلا . ثم قصدت إلى آخر ، وكان أعرض من سابقه دعوى فى الفلسفة ، فانتهيت معه إلى النتيجة نفسها ، وعادانى هو الآخر ، وأيده فى موقفه عدد كبير

أخذت ألتمس الناس رجلاً فرجلاً وأنا عالم بما أثيره في الناس من غضب كنت آسف له وأخشاه ، ولكنها ضرورة لم يكن عن المضى فيها محيص . إنها كلة الله ، و يجب أن أحلها من اعتباري المكان الأسمى ، فقلت لنفسى : لا بد أن أحاور أدعياء العلم جميعاً لعلى أفهم ما قصدت إليه الراعية . وأقسم لكم أبها الأثينيون أغلظ القسم (١) — فواجبي أن أقول الحقٰ — إنني قد انتهيت من البحث إلى ما رويت ، إذ وجدت أن أشهر الناس أكثرهم غباء ، وقد صادفت فيمن هم دون هؤلاء مقاماً رجالاً بلغوا من الحكمة ما لم يبلغه هؤلاء . وسأقص عليكم حديث تجوالى وماعانيت خلاله لتحقيق ما قالته الراعية . تركت رجال السياسة وقصدت إلى الشعراء ، سواء في ذلك شعراء المأساة أو الأغانى الحاسية أو ما شئتم من صنوف الشعر ، وقلت فی نفسی : إن الأمر لا ریب مکشوف لدی الشعراء فسأجدني بإزائهم أشد جهلاً . ثم جمعت طائفة مختارة من أروع (١) فى الأصل « أقسم لسكم أيها الأثينيون بالسكاب » وقد آثرنا

ما سطرت أقلامهم ، وحملتها إليهم أستفسرهم إياها لعلى أفيد عندهم شيئًا . أفأنتم مصدقون ما أقول ؟ وا خجلتاه ! أكاد أستحى من القول لولا أنى مضطر إليه ، فليس بينكم من لا يستطيع أن يقول في شعرهم أكثر مما قالوا هم وهم ناظموه . عندئذ أدركت على الفور أن الشعراء لا يصدرون في الشعر عن حَمَّة ، ولكنه ضرب من النبوغ والإلهام . إنهم كالقديسين أو المتنبئين الذين ينطقون بالآيات الرائعات وهم لا يفقهون ممناها . هَكَذَا رأيت الشعراء ، ورأيت فوق ذلك أنهم يعتقدون في أنفسهم الحكمة فما لا يملكون فيــه من الحـكمة شيئاً استناداً إلى شاعريتهم القوية . فخلفت الشعراء وقد علمت أني أرفع منهم مقاماً ، فقد فضلني عليهم ما فضلني على رجال السياسة

وأخيراً قصدت إلى الصناع ، وكنت أظننى جاهلاً بما يتصل بالصناعة من علم ، وكنت أحسب أن لدى هؤلاء الصناع مجموعة طريفة من المعارف ، وقد ألفيتنى مصيباً في ظننت ، إذ كانوا يملمون كثيراً مما كنت أجهله ، فكانوا في ذلك أحكم منى بلاريب . ولكنى رأيت حتى مهرة الصناع قد تردوا فيما تردى فيه الشعراء من خطأ ، فتوهموا أنهم ما داموا أكفاء في صناعتهم فلا بد أن يكونوا ملمين بكل ضروب المعرفة السامية ،

فذهبت سيئة الغرور بحسنة الحكمة . لهذا ساءات نفسى بالنيابة عن الراعية : أكنت أحب أن أظل كما أنا ، لا أملك ما يملكون من علم ، ولا أكبو فيما كبوا فيه من خطأ ، أم كنت أحب أن أكون شبيههم فى العلم والجهل على السواء ؟ فأجبت نفسى ، وأجبت الراعية : إننى خير منهم حالاً

وهذا الذي انتهيت إليه قد حرك العداوة في قلوب نفر من أشد الناس سوءًا وخطراً ، كما نسج حولى طائفة من الدعاوى الباطلة . ولقد جرى الناس على تسميتي بالحكم إذ خيل إليهم أنني ما فتئت أحمل الحكمة التي كانت تعوزهم . ولكن الله — أيها الأثينيون — هو الحكيم الأوحد ، ولعل الله أراد بجوابه أن الحكمة في البشر ضئيلة أو معدومة . إنه لم يتحدث قصداً عن سقراط ، إنما ضرب باسمى مثلاً ، كأنما أراد أن يقول إن من يدرك كا أدرك سقراط أن حكمته في حقيقة الأمر لا تساوى شيئاً ، يكون أحكم الناس . فأناكما ترونني أسير وفقاً لمـا يرسمه لى الله ، أفتش عن الحكمة في كل من يدعيها ، لا أبالي أكان من أبناء الوطن أو غريباً ، فان لم أجده كما ادعى ، صارحته بجهله كما أمرتني الراعية . ولقد انصرفت إلى هذا الواجب انصرافاً لم يبق لى معه من الوقت ما أبذله فيما يشغل بال العامة ، أو أنفقه في شؤوني الخاصة ؛ وهكذا كرست حياتي لله فعشت فقيراً معدماً أما أن الشبان الأثرياء الذين لاتضنيهم شواغل الحياة كثيرا قد التفوا حولى ، فهم قد جاءوا يسعون من تلقاء أنفسهم ليشهدوا امتحان الأدعياء ؛ وكثيرًا ما انطلقوا بدورهم يلتمسون أدعيا. الحكمة ليجروا عليهم التجربة نفسها . وما أكثر ما صادفوا رجالاً ظنوا فى أنفسهم العلم ، فإذا بهم لا يعلمون إلا قليلا ، أو هم لا يملمون شيئاً؟ فلا يلبث هؤلاء الذين امتحمم الشبان أن يصبوا على جام غضبهم ، وأنفسهم أحق بهذا الغضب ، ويستنزلون اللعنة على سقراط لأنه أفسد الشبان. فإن سألهم سائل فيم هذه اللعنة ، وأى جريرة أنى ، وأى رذيلة عَلَّم ، لما حاروا جوابًّا لأنهم لا يعرفون لغضبهم سبباً . واكبي يستروا علائم الحيرة تراهم يميدون التهم المعروفة التي قذف بها الفلاسفة جميعاً ، من أنهم يعلّمون ما يتصل بالسحاب ، وما هو دفين تحت الثرى ، وأنهم كافرون بالآلهة ، وأنهم يلبسون الباطل صورة الحق؛ والحقيقة أنهم جاهلون ويأبون الاعتراف بجهالهم المكشوف . ولماكانت تلك الفئة كثيرة طامعة نشيطة ، وقد تصدوا جميماً للنزال بما لهم من ألسنة حداد تلعب بالنفوس ، فقــد ملأوا أسماعكم بهذا الاتهام الباطل . وكان أن ناصبني العداء هؤلاء المدعون الثلاثة: مليتس، وأنيتس، وليقون. فقد ناهضي مليتس ليمثل جماعة الشعراء؛ وأنيتس ليمثل طبقة الصناع والسياسيين؛ وليقون ليمثل الخطباء. وإنني كما قدمت لا آمل في أن أمحو في لحظة كل ما علق بي من تهم باطلة. أيها الأثينيون! لقدرويت لكم الحق كل الحق، لم أخف شيئاً، ولم أشوه شيئاً، ومع هذا فأنا أعلم أن صراحتي في الحديث ستصدكم عنى، وما هذا الصد إلا برهان على أنى أقول الحق. تلك هي دعواهم وذاك منشؤها، ولن تسفر هذه الحاكمة ولا أية محاكمة مقبلة عن غير هذا

حسبى هذا دفاعاً للفريق الأول من المدعين . وهأنذا أنوجه الآن بالحديث نحو الطائفة الأخرى وعلى رأسهم مليتس ، ذلك الرجل الطيب ، الوطنى ، كما يقول عن نفسه . وسأحاول أن أدفع عن نفسى ما اتهمنى به هذا الفريق الجديد . وجدير بنا أن نبدأ بتلخيص دعواهم ، فاذا يزعمون ؟ إنهم يقولون : إن سقراط فاعل للرذيلة ، مفسد للشباب ، كافر بآلمة الدولة ، وله معبودات اصطنعها لنفسه خاصة . تلك هى دعواهم ، وسبيلنا الآن أمن نناقشها تفصيلا

أما الزعم بأنى فاعل للرذيلة مفسد للشباب ، فأنا أقرر أيها الأثينيون عن هذا الرجل مليتس ، أنه هو صاحب رذيلة . ورذيلته أنه يتفكه حيث يجب الجد، وهو لا يرى غضاضة فى أن يسوق الناس إلى ساحة القضاء متستراً وراء الحاسة المصطنعة والاهتمام المتكلف بأمور لا تعنيه فى شىء ؛ وسأقيم لكم الدليل على صدق هذا

اقترب منى يا مليتس لألقى عليك سؤالاً. هل تفكر طويلاً في إصلاح الشباب ؟

نم ، إنى أفعل

- إذن فقل القضاة من هو مصلح الشمان ، فأنت لا بد عالم به ما دمت قد عانيت آلاماً فى أكتشاف مفسدهم ، فها أنت ذا قد سقتنى إلى القضاء متهماً . تكلم إذن وقل القضاة من هو مصلح الشبان . ما لى أراك يا مليتس لا تحير جواباً ؟ أفليس هذا دليلاً قاطعاً ، حررياً بك ، يؤيد ما ذكرته من أن أمر الشبان لا يعنيك فى شىء ؛ تكلم يا صديقى وحدثنا عن مقوم الشباب ا

-- هي القوانين

. - ولكن ليست القوانين هى ما عنيتُ يا سنيدى ، إنما أردت أن أمرف ذلك الشخص الذى يحفظ القوانين قبــل كل شيء

- هم من ترى في الحكمة من قضاة يا سقراط

ماذا ترید أن تقول یا ملیتس ؛ أتمنی أن القضاة

قادرون على تعليم الشبان و إصلاحهم ؟

- لست أشك فى أنهم كذلك

- أكلهم كذلك ، أم بعضهم دون بعض ؟

القضاة جميعاً

- قسما بالآلهة (١) إن هذا لخبر سار . إذن فهناك طائفة من المصلحين ، وما ذا تقول في النظارة ؟ أهم يصلحون الشبان ؟

-- نىم ھم يىفملون

– وأُعضاء الشورى كذلك ؟

نم إنهم كذلك يصلحون

ولكن قد يكون رجال الدين لهم مفسدين ؟ أم هم
 كذلك يقومون الشباب ؟

- إنهم كذلك من المصلحين

إذن فـكل الأثينيين يصلحون الشـبان و يرنعون من قدرهم ، ما عداى . فأنا وحدى الذى أفسدت الشباب . أهذا ما أردت أن تقول ؟

<sup>(</sup>۱) يقسم بالإلهة هيرى Heré

#### وذلك ما أؤيده بكل قوتى

- يا لبؤسي إذن إن صح ما تقول ١ . ولكني أر مدأن أسألك سؤالاً : أيصح هذا القول كذلك على الجياد ؟ أعكن أن يقدم لها الأذي فرد واحد ، بينا يقدم لها الخير العــالم أجم ؟ ألست ترى أن العكس هو الصحيح ؟ فرجل واحد يستطيع أن يعمل لها الخير ، أو قل هي فثة قليلة ، وأعنى أن مروّض الجياد هو الذي يقدم لها الخير ، أما بقية الناس الذين يستخدمونها في عملهم فهم لها مسيئون . أليس هذا صيحاً يا مليتس بالنسبة إلى الجياد وكل أنواع الحيوان ؟ نع ولا ريب ، سواء رضيت أنت وأنيتس أم لم ترضيا ، فذلك لا يعنينا . اللهم أنم بحياة الشبان لوكان عليهم مفسد واحد فحسب ، وكانت بقية العـالم لهم مصلحين . وأنت يا مليتس ، لقد أقمت لنا الدليل ناصماً على أنك لم تكن تفكر في الشبان ؛ فإهالك إياهم واضح حتى فما ذكرت في صحيفة الدعوى

والآن يا مليتس ؛ لا بد أن أسألك سؤالاً آخر : أيهما خير ، أن يكون أبناء وطنك الذين تميش بينهم فاسدين أم صالحين ؟ أجب يا صاح فذاك سؤال ميسور الجواب ! ألا يقدم الصالحون الخير لجيرانهم بينا يسىء إليهم الفاسدون ؟

**— نم ولا ریب** 

- وهل هناك إنسان يفضل أن يساء إليه على أن يُحسن إليه ممن يعيش بينهم ؟ أجب يا صديق ، فالقانون يتطلب منك الجواب . أيحب أحد أن يصيبه الضر؟

— کلا ولا ریب

وأنت حين تهمنى بإفساد الشبان والحط من شأنهم
 أنزع أنى أتعمد ذلك الإفساد أم يجىء عنى عفواً ؟

أنا أزعم أنه إفساد مقصود

- ولكنك اعترفت الآن أن الرجل الصالح يقدم الخير لجيرانه ، وأن الفاسد يقدم لهم الشر ، أفتظن أن هذه الحقيقة قد أدركتها حكمتك البالغة وأنت لا تزال من الحياة في هذه السن الباكرة ، وأنا ، وقد بلغت من الكبر عتيا ، ما زلت أخبط في ظلام الجهل فلا أعلم أنى أفسدت أولئك الذين أعيش بينهم فيغلب أن يصيبني منهم ضرر ؟ أفأ كون عالماً بهذا ومع ذلك أفسدهم ، وأفسدهم متعمداً ؟ هذا ما تقوله أنت ، فلا أحسبك متعنى به ، ولا مقنعاً به كائناً من كان . إحدى اثنتين : إما أنى لا أفسد الشبان ، أو أننى أفسدهم عن غير عمد ؟ وسواء

## أصحت هذه أم تلك فأنت كاذب في كلتا الحالتين (١)

فإن كانت جريمتى بغير عمد فلا يحاسب عليها القانون ، وكان خليقاً بك أن تسدى لى النصح خالصاً ، محذراً ومؤنباً فى رفق ولين ، فإن انتصحت بك ، أقلمت ولا ريب عما كنت آتيه بغير قصد ؛ ولكنك أبيت لى نصحاً وتعلياً ، وآثرت أن تجىء بى متهماً فى سلطة القضاء ، وهى محل العقاب لا مكان التعليم

لقد تبين لكم أيها الأثينيون أنه لا يعنيه أمم الشبان فى كثير ولا قليل ، ولكنى ما زلت أود يا مليتس أن أعرف منك فيم كان إصرارى على إفساد الشباب ؟ لعلك تعنى كما يبدو من اتهامك أنى حملتهم على إنكار الآلهة التى اعترفت بها الدولة ، ليقدسوا فى مكانها معبودات جديدة أو قوى روحانية . أليست هذه مى الدروس التى زعت أنى أفسدت بها الشباب ؟

- نعم هذا ما أقوله وأؤكده

إذن فقل لى يا مليتس ، وقل للمحكمة فى عبارة واضحة ،
 أى آلهة أردت فى دعواك ، لأننى حتى الساعة لا أفهم ما تأخذه

 <sup>(</sup>١) هذه إشارة إلى فلسفة سفراط فى الفضيلة ، وملخصها أن الفضيلة
 هى العلم ، فيكنى أن تعلم الحتير لتعمله ، فان وقع سوء من إنسان يكن هذا
 دليلا على جهله بالفضيلة لأنه يستحيل أن يعرفها ولا يعملها

على . أكنت أعلم الناس الإيمان بآلهة معينة ؟ و إن كان هذا فهم مؤمنون بآلهة ما ، ولم أكن إذن كافرا تمام الكفران ؟ إنك لم تشر إلى ذلك فى الدعوى واكتفيت بالقول إنها ليست نفس الآلهة التى تعترف بها المدينة ، ما تهدى ؟ أهى الدعوة إلى آلمة مخالفة أم تزعم أنى ملحد ومعلم للإلحاد ؟

- أردت الأخيرة ، فأنت ملحد عاية الإلحاد

- هذا قول عبيب لم نعهده يا مليتس ، ماذا تعنى به ؟ ألست أومن بإلمى الشمس والقمر ، وهى عقيدة سائدة بين الناس جيماً ا - إنى أو كد لكم أيها القضاة أنه لا يؤمن بهما ، فهو يقول إن الشمس كتلة من الحجر ، و إن القمر مصنوع من تراب ا - لعلك يا صديق مليتس تريد أنا كسجوراس (٢) بهذا الاتهام ؛ ويظهر أنك تسى الظن بالقضاة ، فتحسبهم باغوا من الجهالة حدا لا يعرفون معه أن تلك آراء مسطورة في كتب أنا كسجوراس المكلازوميني ، وهي مليئة بمثلها ، وتلك التعاليم هي التي يقال إن سقراط قد أوجى بها إلى الشبان ، والواقع أنهم عرفوها من المسرح الذي كثيرا ما يعرضها ، وأجر المسرح

 <sup>(</sup>١) هذه النقيدة التي قالها ملينس عن سقراط هي في الجفيقة رأى في فلسفة أنا كسجوراس وكان قد اتهم به هذا بالالحاد لولا أنه فر من أثينا

لا يزيد على دراخمة واحدة ، فنى مقدور الناس جميعاً أن يشهدوها بهذا الأجر الزهيد ، ثم يهزأون من سقراط كلما نسب إلى نفسه تلك الأعاجيب ، ولكن حدثنى يا مليتس ، أفتظن حقا أنى لاأؤمن بإله ما ؟

- أقسم بريوس أنك لا تؤمن بكائن من كان

- أنت كاذب يا مليتس ، ولا تستطيع أنت نفسك أن تصدق هذا القول ، ولست أشك أيها الأثينيون في أن مليتس هبذا مستهتر وقح ، كتب هذه الدعوى بروح من الحقد والطيش والغرور ، ألم يبتكر هذه الألمو بة ابتكارا ليقدمني بها إلى المحاكمة ؟ كأنما قال لنفسه : سأرى هل يستطيع هذا الحكيم سقراط أن يكشف عنى هذا التناقض الحبوك ، أم أنى خادعه كما سأخدع بقية الناس ؟ فهو كما أرى يناقض نفسه بنفسه في الدعوى ، فكا أنه يقول : قد أجرم سقراط لأنه كافر بالآلهة ، ولأنه مؤمن بهم ، وتلك مهزلة ولاريب

أيها الأثينيون ! إنه متناقض لا تستقيم روايته ، وأحب أن نتعاون جميعاً على تحقيقها ، وعليك يا مليتس أن تجيب — وأعيد الرجاء ألا تقاطعوني إذا تكامت بأسلوبي المعهود —

يا مليتس! هل جاز لإنسان مرة أن يعتقد بوجود ما يتصل

بالبشر من أشياء ، دون أن يعتقد بوجود البشر أنفسهم ؟ إنى أحب منه — أيها الأثينيون — أن يجيب ، وألا يعمد دائماً إلى المقاطعة ؛ هل اعتقد إنسان مرة بوجود صفات الجياد دون المجاد نفسها ؟ أو وجود نغات القيثارة دون المازف عليها ؟ إن كنت تأبى أن تجيب بنفسك ياصديقى ، فسأجيب لك وللحكة

كلا ! لم يفعل ذلك إنسان ؛ والآن ، هل لك أن تجيب عن هذا السؤال الثانى : أيستطيع إنــان أن يؤمن برسول روحى إلهى ، ولا يؤمن بالأرواح نفسها أو بأشباه الآلهة ؟

– إنه لا يستطيع

- يسرنى أن أحصل منك بعون المحكمة على هذا الجواب، ولكنك قد أقسمت فى دعواك أننى أثق وأعتقد فى رسل روحية إلهية ، وسواء أكانت تلك الرسل قديمة أم محدثة ، فأنا على أية حال أو من بها كما قلت وأقسمت فى صحيفة الدعوى ، ولكن إذا كنت أعتقد بموجودات إلهية ، أفلا يلزم أن أعتقد بالأرواح وأشباه الآلهة التى بعثها ؟ أليس هذا حقا ؟ مالى أراك صامتاً ؟ إنها أن الصمت معناه الرضى ، فما هذه الأرواح وأشباه الآلهة ؟ إنها إما أن تكون آلهة ، أو أبناء آلهة ، أليس كذلك ؟

#### — نىم ھوكذلك

 و إذن فهذا موضع التناقض الحبوك الذى أشرت إليه ، فأشباه الآلهة أو الأرواح مي آلهة ، وقد زعت عني أول الأمر أني كافر بالآلهة ، ثم ها أنت ذا تضيف أبي مؤمن بها ، لأبي مؤمن بأشاهها ؛ ولا يضيرنا أن تكون هذه الأشاه أبناء للآلهة غير شرعيين ، فسواء أعقبتها الآلهة من الشياطين أو من أمات أخريات كما يُظن ، فوجودها يتضمن بالفرورة - كما ترون جيماً - وجود آبائها ، و إلا كنت كن بثنت وجود النغال وينكر وجود الجياد والحير ، لا يمكن أن يكون هــذا الهراء يا مليتس إلا تدبيرا منك لتباوني مه ، ولقد سقته في دعواك لأنك لم تجد حقا تتهمني به ؛ ولكن ان يجوز على من يملك ذرة من فهم ، قولك هذا بأن رجلاً يعتقد في أشياء إلهية ، هي فوق مستوى البشر، ولا يؤمن في الوقت نفسه بأن هناك آلهة وأشماه آلمة وأبطالاً

حسبى ما قلته ردا لدعوى مليتس ، فلاحاجة بى إلى دفاع قوى بمد هذا ، ولكنى كما ذكرت من قبل لابد أن يكون لى أعداء كثيرون ، وسيكون ذلك دافعى إلى الموت لوقضى على به ، لست أشك في هذا ، فليس الأمر قاصرا على مليتس وأنيتس ،

ولكنه الحقد الذى يأكل القلوب ، ويغرى الناس بتشويه السممة ، فكثيرا ما أدى ذلك برجال إلى الموت ، وكثيرا ماسيقضى بالموت على رجال ، فلست بحمد الله آخر هؤلاء

سيقول أحدكم : ألا تخجل يا سقراط من حياة يغاب أن تؤدى بك إلى موت مباغت ، وعلى ذلك أجيب في رفق : أنت بخطئ يا هذا ، فان كان الرجل خيَّرا في ناحية منه ، فلا ينبغى أن يتدبر أمر حياته أوموته ، ولا يجوز أن يهتم إلا بأمر واحد ، وذلك أن يرى هل هو فما يعمل مخطى أم مصيب ، وهل يقدم في حياته خيرا أم شرا ؟ أترى إذن أن الأبطال الذين سقطوا في طروادة لم يحسـنوا صنعاً ؛ فذلك ابن ثيتس الذي استصغر الخطر وازدراه حينها قرنه بما يثلم الشرف ؛ ولما قالت له أمه الإلهة ، وهو يتحفز لقتل هكتور بأنه لوقتله انتقاماً لصاحبه باتر و كلس ، فسيدركه هو نفسه الموت ، ثم قالت : « إن القدر يترصدك بعد هكتور » فلما سمع هــذا ، احتقر الخطر والموت احتقارا ، ولم يخشهما كما خشى أن يحيا حياة يدنسها العار دون أن ينتقم لصديقه ، فأجاب : « ذريني أَمُتْ بعد موته ، فأنتقم من عدوى ، فذلك خير من الحياة فوق هذه السفن ، فأظل عارا على جبين الدهر تنوء بحمله الأرض » هل فكر أخيل في الموت أوالخطر؟ فهما يكن موقف الرجل ، سواء اختار لنفسه ذلك الموضع أم أقامه فيه قائده ، فلا بد أن يلزمه ساعة الخطر، ولا يجوز أن يفكر في الموت أوفي شيء آخر غير دنس المار، إن هذا أيها الأثينيون لقول حق

بنى أثينا اكم كان سلوكي عجيبا ، لوأننى عصيت الله فعا بأمرني به - كما أعتقد - بأن أؤدى رسالة الفلسفة بدراسة نفسى ودراسة الناس ، وفررت مما كلفني به خشــية الموت أو ما شئت من هول ، وأنا الذي حين أمرني القواد الذين اخترتموهم القيادة في يوتيديا ، وأمفييلوس ودليوم ، لزمت موضعي ، كأى رجل آخر ، أواجه الموت ؛ ما كان أعجب ذلك ، وماكان أحقني بأن أساق إلى المحكمة بتهمة الكفر بالآلهة ، وكم كنت عندئذ أكون بعيدا عن الحكمة ، مدعيًّا إياها خاطئًا ، لوأنني عصيت الراعية خوفا من الموت؟ فليست خشية الموت ... الحُكُمة الصحيحة في شيء ، بل هي في الواقع ادعاء لها ، لأنها تظاهر بمعرفة ما تستحيل معرفته ، فما يدريك ألا يكون الموت خيرا عظياً ، ذلك الذي يلقاه الناس بالجزع كأنه أعظم الشرور؟ أليس ذلك توهما بالعلم ، وهو ضرب من الجهل الشائن ؟ وهنا أرانى أسمى مقاماً من مستوى البشر ، وربما ظننت أنى فى هذا الأمر أحكم الناس جميعاً - في دمت لا أعلم عن هذه الحياة إلا قليلاً ، فلا أفرض في نفسي العلم ، و إنما أعلم علم اليقين أن من ظلم من هوأرفع منه أو عصاه ، سواء أكان ذلك إنسانًا أم إلها ، فقد ارتكب إنمـا وعارا ، ويستحيل على أن أتحاشى ما يجوز أن يكون فيه الخير وأخشاه ، لأقدم على شر مؤكد ؛ ولهذا ُ فلو أنكم أطلقتم الآن سراحى ، ورفضتم نصح أنيتس ، الذى قال بوجوب إعدامي بعد إذ وجه إلى الأتهام ، لأبي لوأفات فسيصيب الفساد والدمار أبناءكم باستماعهم لما أقول ؛ لو قلتم لى يا سقراط ، إننا سنطلق سراحك هذه المرة ولن نأبه لأنيتس ، على شرط واحد ، وذلك أن تقف البحث والتفكير ، فلا تعود إليهما مرة أخرى ، ولوشاهدناك تفعل ذلك أنزلنا بك الموت ، إن كان هذا شرط إخلاء سبيلي أجبت بما يأتي: أيها الأثينيون ا أنا أحبكم وأمجدكم ، ولكني لا بدأن أطيع الله أكثر مما أطيعكم ، فلن أمسك عن اتخاذ الفلسفة وتعليمها ما دمت حيا قويا ، أسائل بطريقتي أيّاً صادفت بأسلوبي ، وأهيب به قائلاً : مالى أراك ياصاح تعنى ما وسعتك العناية بجمع المـال ، وصيانة الشرف ، وذيوع الصوت ، ولا تنشد من الحكمة والحق وتهذيب النفس إلا أقلها ، فهي لا تصادف من عنايتك قليلاً ولا نزن عندك

فتبلاً ، وأنت ابن أثينا ، مدينة العظمة والقوة والحكمة ؟ ألا تخطك ذلك؟ فإن أجاب محدثي قائلاً: بلي ولكني • مني مها ، فلن أخلى سبيله ليمضى من فوره ، بل أسائله وأناقشه وأعيد معه النقاش ، فإِن رأيته خلوا من الفضيلة ، وأنه يقف منها عند حد القول والادعاء ، أخذت في تأنيبه ، لأنه يحقر ما هو جليل ، ويسمو بما هو دني. وضيع ؛ سأقول ذلك لكل من أصادفه ، سواء أكان شابا أم شيخاً ، غريباً أم من أبناء الوطن ، لكني سأخص بعنايتي بني وطني ، لأنهم إخواني ، تلك كلة الله فاعلموها ولا أحسب الدولة قد ظفرت من الخير بأكثر ممــا قمت به ابتغاء مرضاة الله ، وما فعلت إلا أن أهبت بكم جيماً ، شيباً وشباناً ، أن انصرفوا إلى أنفسكم وما تملكون ، وبادروا أولا بتهذيب نفوسكم تهذيباً كاملا ، وهأنذا أعلمكم أن الفضيلة لا تشترى بالمـالُ ، ولكنها هي المعين الذي يتدفق منه المال و يفيض بالخير جميعاً ، سواء في ذلك خير الفرد وخير المجموع . ذلك مذهبي ، فان كان هذا مفسداً للشبان ، فالاهم إنى مود بالشباب إلى الدمار أما إن زعم أحدكم أن ليس مذهبي هو ذاك ، فهو إنمــا يزعم باطلا . أيها الأثينيون ! سواء لدى أصدعتم عا يأمركم به أنيتس أم فعلتم بغسير مايشير ، وسواء أأصبت عندكم البراءة أم لم أصبها ، فاعلموا أنى لن أبدل من أمرى شيئا ، ولو قضيتم علىّ بالموت مراراً

أمها الأثينيون ! لا تقاطعوني واصغوا إلى قولى ، فقدوعد تموني ` أن تسمعوا الحديث حتى ختامه ، و إن لكم فيمه لخيراً . أحب أن أفضى لكم بما عندى ، فإن بعثكم على البكاء فأرجو ألا تفعلوا . أريد أن أصارحكم أن لو قضيتم على بالموت فسيصيبكم من الضر أكثر مما يصيبني . إن مليتس وأنيتس لن يؤذياني ، لأسما لا يستطيعان ، فليس من طبائع الأشياء أن يؤذي الرجل الخبيث من هو أصلح منه ، نم ، ربما استطاع له موتاً أو نفياً أو تجريداً من حقوقه المدنية ، وقد يبدو له كما يبدو للناس جميعاً ، أنه يكون بذلك قد أنزل به أفدح البلاء ، ولـكني لا أرى ذلك الرأى ، فأهول به مصاباً هذا الشر الذي يقدم عليه أنيتس - بأن يقفى على حياة إنسان بغير حق ، لست أكلكم الآن – أيها الأثينيون - من أجل نفسي كاقد تظنون ، ولكن من أجلكم ، حتى لا تسيئوا إلى الله ، أو تكفروا بنعمته بحكمكم على ، فليس يسيرًا أن تجدوا لى ضريبًا إذا قضيتم علىّ بالموت ، و إن جاز أن أسوق إليكم هذا التشبيه المضحك، لقات إلى ضرب من الذباب الخبيث ، أنزله الله على الأمة ، التي هي بمثابة جواد لنبيل عظيم

ثقيل الحركة لضخامته ، ولا بدله في حيانه من حافز . أنا نلك الذبابة الخبيثة التي أرسلها الله إلى الأمة ، فلاشاغل لى متى كنت وأنَّى كنت ، إلا أن أثير نفوسكم بالإقناع والتأنيب ، ولماكان من العسيرأن تجدوا لى ضريباً فنصيحتى لكم أن تدخروا حياتى ، نم قد أكون مزعجكم كلا باغتكم فأيقظتكم من نعاسكم العميق، ولكم أن تأملوا ، إذا ما صفعتمونى صفعة الموت ، كما ينصح أنيتس — وما أهون ذلك عليكم — أن يهدأ لـكم الرقاد بقية حياتكم ، مالم يبعث لكم الله ذبابة أخرى إشفاقاً عليكم . أما إنني جنتكم من عند الله فهذى آيته : لوكنت نكرة من الناس لما رضيت مطمئنا ، بإممال شؤون عيشي إهمالا طوال تلك السنين ، لأخصص نفسي لكم ، فقد جئتكم واحداً فواحداً ، شأن الوالد أو الأخ الأكبر ، فأحملكم على الفضيلة حملا ، وليس ذلك ما عهدناه في طبيعة البشر ، ولو كنت قد أفدت من ذلك أجراً أو جزاء لكان لذلك مدلول آخر ، ولكن هل تجرؤ حتى وقاحة المدعين أن تدعى أني أخذت أجراً أو سعيت إليه ؟ إنهم لن يفعلوا ، لأنهم لن يجــدوا لذلك دليلا . أما أنا فعندي ما يؤ مد صحة ما أقول وحسى بالفقر دلبلا

قد يعجب بعضكم لمــاذا أطوف بالناس آحادًا ، فأســدى

إليهم النصح وأشتغل بأمورهم ، ولا أجرؤ أن أتقدم بالنصح إلى الدولة بصفة عامة ؟ و إليكم سبب هذا : كثيراً ماسمعتموني أتحدث عن راعية أو وحي يأتيني ، وهي معبودتي التي يهزأ بها مليتس في دعواه ، ولقد لا زمني ذلك الوحي منذ طفولتي ، وهو عبارة عن صوت يطوف بي فينهاني عن أداء ما أكون قد اعتزوت أداءه، ولكنه لا يأمرني بعمل إيجابي، فذلك ما حال دون اشتغالي بالسياسة ، و إخال ذلك آمن الطرق ، فلست أشك أبها الأثنيون — في أني لوكنت ساهمت في السياسة للاقيت منيتي منذ أمد بعيد ولما قدمت خيراً لكم أو لنفسي ، وأرجو ألا يؤلمكم الحق إن أنبأتكم به ، فالحق أنه يستحيل على من يرافقكم إلى الحرب أو أى اجتماع آخر ويقاوم فساد الأخلاق وأخطاء الدولة أن ينجو بحياته . فإن من يحارب مخاصاً في سبيل الحق لن يمتد به الأجل إلى حين ، إلا إن كان مشتغلاً بالأعمال الخاصة دون العامة ، و إن أردتم لذلك برهانًا ماسقت إليكم كلامًا فحسب ، بل ذكرت لكم حوادث بعينها ، وهي أقوى حجة من الألفاظ ، فاسمحوا لى أن أقص عليكم طرفاً من حياتي الخاصة ، ينهض دليلا على أنني لم أخضع قط لظلم خشية الموت ، حتى لو وَتَقَتَ بَأَنَ العَصِيانَ سَيُعْقِبُ مِن فوره مُوتًا مُحَقًّا. سأقص

عليكم قصة قد تشوقكم أو لا تشوقكم ، ولكنها مع ذلك حق. إنني لم أشغل منصباً إلا مرة عضواً في مجلس الدولة ، وكانت رياسة الجلس عند محاكمة القواد الذين لم ينقذوا جثث القتلي بعد موقعة أرجنيس ، لقبيلة أنتيوخس — وهي قبيلتي — فرأيتم أن نحاكموهم جميعاً ، وكان ذلك منافياً للقانون كما أدركتم ذلك حميمًا فيا بعد ، ولكنى كنت إذ ذاك وحدى بين أهل بريتان أعارض الإفتئات على القانون ، وأعلنت رأيي مخالفاً لـكم . ولما تهددنی الخطباء بالحبس والطرد ، وصحتم جميماً فی وجھی ، آثرت أن أتمرض للخطر مدافعاً عن القانون والعدل على أن أسام في الظلم خشية السجن أو الموت ؛ حدث ذلك في عهد الديمقراطية ، فلما تولى زمام الأمر الطغاة الثلاثون ، أرسلوا إلى و إلى أربعة معى ، وكنا تحت السقيفة ، فأمرونا أن نسوق إليهم ليور السّلامي من بلدة سلامس لينزلوا به الموت – وذلك مَثُلُّ لأوامرهم التي اعتادوا أن يلقوها لكي يشركوا معهم في جرائمهم أكبر عدد ممكن من الناس ، فبرهنت لهم قولاً وعملا ، أنى وأن كل ما أخشاه هو أن أسلك سلوكا معوجا شائناً ، فلم أرهب طغيان تلك العصبة الظالمة ، ولم تضطرني إلى ركوب الحطأ . فلما أخرجنا من السقيفة حيث كنا ، ذهب الأربعة الآخرون إلى سلامس فى طلب ليون ، أما أنا فقد أخذت سمتى نحو الدار فى هدوء صامت ، وكنت أتوقع أن أفقد حياتى لقاء ذلك المصيان لولا أن دالت دولة الثلاثين بعد ذلك بقليل ، وما أكثر من يشهدون بصدق ما أقول

وهل تظنون أنه قد كان يمتد بي الأجل إلى هـذه السن ، لوقد ضربت في الحياة العامة بنصيب، على فرض أني - كما ينبغي للرجل الصالح - لزمت جانب الحق ، وأحلات المدالة من نفسي ما هي جديرة به من مكان رفيع ؟ كلا ثم كلا ا فلو قد عولت ، أو عول كأن من كان ، على ذلك ، لما أتيح لى - بني أثينا ! -البقاء، ولكنى لم أحد فما فعلت ـ عامًّا كان أم خاصا ـ عما رسمت لنفسي من جادّة ، فلم أنغمس فيا انغمس فيه هؤلاء الذين أشيع بين الناس أمهم تلاميذي ، أو من عداهم ، فلم يكن لي في حقيقة الأمر تلاميذ دائمون ، إذ أمحت الحضور لكل من أراد حضوراً واستماعاً ؛ إني كنت مؤدياً رسالتي ، لا فرق عندي بين شيخ وشاب ، لم أتخذ شرطا ، ولم ألتمس أجرًا ، فكان الحوار مشاعاً لمن أنقد ومن لم يُنقد ، فلمن شاء أن يوجه إلى سؤالا ، أو بجيب لي عن سؤال ، أو يصغي إلى ماأقول من حديث ، أمّا أن ينقلب أحد أولئك بعد ذلك خيِّرًا أو شريرًا ، فليس عدلا أن أحمل بهمته ، لأننى لم أعلمه شيئًا . و إن زعم امرؤ أنى ربما علمته أو أسمته شيئًا فى خلوة خاصة خفيت على الناس جميمًا ، فاعلموا أنه إنما يزعم لكم باطلا

فاذا سئلت : لماذا يصادف الناس من حوارك المتصل لذة . ومتاعا ؟ أجبت أيها الأثينيون بالحقيقة التي أنبأتكم بهما ، وهي أنهم يستمتعون بشهادة أدعياء الحكمة في امتحانهم ، فلهم في ذلك لذة ، وذاك واجب أمرنى به الله ، كما علمت يقيناً من الرسل والرؤى ، وكل طريقة أخرى بمكن لإرادة القوى الإلهية أن تفصح بها عن نفسها لكائن من كان . أيها الأثينيون 1 ذلك حق ، فإن كان افتراء فما أهون أن تكذبوه ، ولوكنت أفسد الشبان حقا ، وكنت قد أفسدت بعضهم فعلا ، لوجب أن يتصدى منهم للانتقام أولئك الذين تقدمت بهم السن ، فأدركوا ما نفثت لهم في نصحي من سوء أيام الشباب ، فإن لم يفعلوا ذلك بأنفسهم وجب أن ينهض ذوو قرباهم أو آباؤهم أو إخوتهم ، أو من إلى هؤلاء ، فيقتضيني ما أنزلت بأبنائهم من سوء ، ها قد حان حينهم، وإني لأرى منهم في الحكمة كثيراً، ها هو ذا أقريطون وهو يعدلني سنًّا ، وهأنذا أرى ابنــه كريتو بوليس ، وذاك

لسانياس السفيطي أبو أشينس ألحه بين الحضور، وذاك أنتيفون السَّفيسي أبو أبجينوس ، وهؤلاء إخوة كثير عن التفوا حولي ، فيناك نيكوستراتوس بن تيوسدوتيد وأخو تيودوتس (وقد اختار الله تيودوتس إلى جواره ، فهو على أية حال ان يستطيم لي ممارضة) وذلك بارالوس بن ديمودوكس ، وقدكان له أخ يدعى تياجس ، وأديمانتوس بن أرستون الذي أرى أخاه أفلاطون بين الحاضرين ، وكذلك أرى بينكم آنتودورس ، وهو أخو أبولودورس. و يمكنني أن أذكر غير مؤلاء كثيرين عن كان لزاماً على مليتس أن يقدم منهم الشهادة من يشاء في سياق دعواه، ومع ذلك فادعوه الآن يستشهدهم إن كان قد فاته ذلك أولاً ، وسأفسح له الطريق . ساوه هل بين هؤلاء من يشهد له فيقدمه ؟ كلاأيها الأثينيون ، فنقيض ذلك هو الصحيح ، إذ هؤلاء لا يأبون أن يؤيدوا بالقول ذلك المتلاف الذي أفسد ذويهم، - كما يسميني مليتس ، وأبيتس ، إلى لا أستشهد الشبان الذين أفسدتهم فحسب ، فقد يكون عند هؤلاء ما يحيد بهم عن الحق ، ولكني أستشهد ذويهم ، وهم بعيدون عن إفسادى ، ويكبرون أولئك سنا ، فلماذا يظاهرونني بشهادتهم ، إلا أن يكون ذلك تأييداً للحق والعدل ؟ فهم يعلمون أنى أقول الصدق، أما مليتس فمنتركذاب

أمها الأثينيون! هذا وما إليه هوكل دفاعي الذي وددت أن ألقيه ، ولكني أرجو أن أضيف إليه كلة أخرى : قد يكون بينكم من يصب علي نقمته إذا ما ذكرت كيف استجدى الشفاعة والرحمة بعينين باكيتين في مثل هذا الموقف أو ماهو دونه خطراً، وكيف ساق أبناءه إلى الحكمة فى جمع من أصدقائه وأقربائه لعله يحرك بذلك الرحمة في النفوس ، ثم ينظر فلايراني أهم بمثل ذلك ، على ما يتهدد حياتي من الخطر ؛ قد يطوف بذهنه هــذا فيقف مني موقف العداوة ، ثم يصوِّت وهو في سو ْرة من الغضب لأن موقفي لا يرضيه ، فان كان ذلك الرجل بينكم ، ولا أحسبه كذلك ، فإليه أسوق الحديث رفيقاً : أى صديقي ا إنني رجل ككل الناس خلقت من لحم ودم لا من خشب وحجارة ، كما يقول هومى ، ولى أسرة ولى أبناء ، عدادهم - أيها الأثينيون -ثلاثة ، بلغ أحدهم الصبا وما يزال الآخران طفلين ، ومع ذلك فلن أسوق إليكم منهم أحداً يستجديكم براءتي . ولم لا ؟ لست أصدر في ذلك عن اعتداد بنفسي أو از دراء لكم، وسواء خشيت الموت أم لم أخشه فذلك شأن آخر لن أتحدث عنه الآن ، و إنما دفعني إلى ذلك عقيدة أن ذلك تصرف يضع من قدري و يحط من شأنكم ويصم الدولة بأسرها وصمة العار ، فلا يجوز لرجل قضى من العمر ما قضيت ، وذاع صوته فى الحكمة بحق أو بنير حقى ، أن يحقر من نفسه . فهما يكن من أمر ، فقد استقر رأى الناس أجمين على أن سقراط يفضل من عداه في إحدى نواحيه ، فإن كان أولئك الذين يقال عنهم إنهم يفضلونني حكمة وشجاعة وما شئت من فضيلة ، يمتهنون أنفسهم بمشل ذاك السلوك ، فواخجلتاه مما يفعلون ! فقد شهدت ناساً من ذوى الصوت الذائم يغعلون ساعة الحسكم عليهم محباً عجاباً فبدوا كأنما خيل إليهم أنهم ذاهبون ، إذا قضيتم عليهم بالموت ، إلى حيث الرعب والجزع ، كأنهم حسبوا أن لوخليتم بينهم وبين الحياة السبيل فسيكونون من الخالدين ، إنما هؤلاء في حسابي وصمة عار في جبين الدولة ، ولو أبصرهم وافد غريب لانقاب إلى أهله يروى عن أثينا أن أعلام رجالها الذين يرفعهم الأثينيون فوق الهام و يسلمونهم زمام الأمر ، لا يفضاون الناس في شيء ، ولا يجوز في اعتباري أن يكون ذلك من هؤلاء الذين بلغوا بيننا شأواً عظيما ، فان وقع فلا تدعوه حادثاً يمضى ، ولا تأخذ كم بهم هوادة وخذوا بالشدة كل من يقف منكم هــذا الموقف المتوجم ، لأنه بذلك يعرض المدينة السخرية ، ولا كذلك الصابر الوديم ودعوكم من العار ، فيلوح لى أن فى استرحام القاضى

واستجدائه العفو في مكان إقناعه و إنبائه بالنبأ الصحيح خطلاً ، فليس واجب القاضى أن يمنح العدالة منحاً ، بل عليـــه أن يحكم حَكَمَا عَادِلًا ، وقد أقسم أن يحكم وفق القانون ، دون أن يميل مع الهوى ، ولا يجوز له ولا لنا أن نتمود الحلف باطلاً ، فلا أحسب فى ذلك شيئًا من الورع والتقوى . فلا تريدونى إذن على أن أفمل ماأعده فجورًا وشينًا وخطلا ، ولا سيا وأنتم تحاكموننى فيا ادعاه مليتس عنى من فجور ، فلو استطعت أيها الأتينيون أن أحيد بكم بالإغراء والرجاء عن قسمكم لكنت بذلك معلمكم الكفر بالآلهة ، ولانقلب دفاعي على اتهاماً بالزيغ عن الإيمان ، ولكن الواقع غير هذا ، فعقيدتي في الآلهة قائمة على شعور أسمى جدًا مما تقوم عليــه عقيدة أى مدع من المدعين . فأنا أضع قضيتي أمامكم وأمام الله لتحكموا فيها بمسا هو خيرلى والحكم

وهنا حكم على سقراط بالموت

\* \* \*

أيها الأثينيون! لقد قضيتم بإدانتى ، فلم يُثر شجنى هذا القضاء ، وعندى لذلك أسباب كثيرة ، فقد كنت أتوقع ذاك ؟ ولشد ما أدهشنى أن كادت تتعادل الأصوات ، فقد طننت أن فريق الأعداء لا بد أن يكون أوفر من ذلك عدداً ، وإذا بكفة

البراءة لو زاد مؤيدوها ثلاثين صوتاً لرجحت ، أفلم أطنر بهذا على مليتس ؟ بل إنى لأذهب إلى أبعد من الظفر فأزع أنه لولا أن ظاهره أنيتس وليقون لما ظفر بخمس الأصوات الذي يحتمه القانون ، ولاضطر تبعاً لذلك إلى دفع غرامة قدرها ألف دراخمة كا ترون

ولذلك يقترح أن يكون الموت جزأني ، فحاذا أقترح بدورى أيها الأثينيون ؟ (١<sup>)</sup> بالطبع ما أراني جديراً به . فهاذا ينبغي أن أبذل من غرم أو أنال من غنم 1 ماذا أنتم صانعون برجل لم يوفقه الله أبداً ليصطنع البلادة طوال أيام حياله ، وأهمل ما ُعنيت به كثرة الناس — أعنى الثروة ومصالح الأسرة والمناصب الحربية ، ولم يقل في جمعية الشعب قولاً ولم يشترك في َ مجالس الحكام ، ولم يساهم في الدسائس والأحزاب بنصيب ؟ كلما فكرت أنى كنت رجلا بلغ من الشرف حـدًا بعيدًا. فسلكت من سبل الحياة ما سلكت ، لم أقصد إلى حيث لا أستطيع أن أعمل خيراً لكم ولنفسى ، بل التمست طريقاً أمكنتني أن أقدم لكل منكم على حديه خيراً عظما ، وحاوات

 <sup>(</sup>۱) كان من عادة الأثينين أن يقترح المدمى حكماً والمدمى عليه حكماً
 آخر ثم ترى الحسكمة بعد ذلك رأيها

أن أحملكل رجل بينكم على وجوب النظر إلى نفسه لينشد الفضيلة والحكمة قبل أن ينظر إلى مصالحه الخاصة ، وأن يضع الدولة في اعتباره فوق مصالحها ، فيكون ذلك دستوراً لأعماله جيماً . ما ذا أنتم صانعون بمثل هــذا الرجل أيها الأثينيون ١ لا إخالكم إلا مُجازيه خيراً إن كان لا بد من الجزاء ، و يجـــدر باحسانكم أن يجيء ملائما لحالته ، فماذا يحسن برجل فقير أحسن إليكم الصنيع ، ويرغب في الغراغ ليتمكن من تعليمكم ، سوى أن يظل أبداً في مجلس الدولة ؛ وإنه أيها الأثينيون لأجدر بهذا الجزاء ممن كوفي في أوليمبيا في سباق الخيل أو سباق المجلات ، سواء أكان يشد عجلته جوادان أو أكثر ، لأنني فقير محتاج ، وذاك غنى عنده ما يسد منه العوز ، على أنه لا يعطيكم إلا سعادة ظاهرية ، أما أنا فأداكم على الحقيقة . فإ ذا كان لى أن أقدر لنفسى عقوبة عادلة ما قلت بغير البقاء في مجلس الدولة جزاء أوفى قد يذهب بكم الظن أني إنما أتحداكم بهذاكما فعلت حينما حدثتكم عن الضراعة والبكاء ، كلا فليس الأمر كذلك ، إنما أقول هذا لأنني أعتقد أنني لم أسى ۚ إلى أحد عامدًا ، ولا أظنني قادرا على إقناعكم بذلك في هذا الحوار القصير، فلو كان في أثينا قانون - كما هي الحال في سائر المدن - لا يبيح حكم الإعدام في يوم واحد ، لاستطعت فيما أعتقد أن أقنمكم ، أما الآن فالفترة وجيزة ، ولا يمكنني أن أدحض في لحظة هؤلاء المدعين الفحول ، وإن كنت كما ظننت لم أسى إلى أحد فلن أتقدم بالإساءة إلى نفسى قطماً ، وإذن فلن أعترف بنفسى بأنى حقيق بالسوء ، ولن أقترح عقوبة ما ؛ ولماذا أفعل ؟ أخوفاً من الموت الذي يقترحه مليتس ؟ على حين أنى لا أعلم إن كان الموت خيرا أم شرا! لماذا أقترح عقاباً فيكون شرا مؤكدا لامفرمنه ؟ أأقترح السجن ؟ ولماذا أزج في غياهبه فأكون عبدا لحكام هذا العام -أعنى الأحد عشر؟ أم أقترح أن أعاقب بالتغريم ، وأن أسجن حتى تدفع الغرامة ؟ فالاعتراض بنفسه قائم ، لأنني لا بدأن ألبث في السجن ، لأنني لا أملك مالاً ولا أستطيع دفعاً ؛ و إن قلت النغي (وربما قررأيكم على هذه العقوبة) وجب أن يكون حب الحياة قد أعمى بصيرتى ، لأنكم وأنتم بنو وطنى لا تطيقون رؤيتى ولا تسيغون كلاى ، لأنه فى رأيكم خطر ذميم ، فوددتم لونجوتم. من شرى عسى أن يطيقه سواكم ، فما حياتي في هذه السن ، صار با من مدينة إلى مدينة مشردا أبدا ، طريدا داعاً ، يلفظني البلد في إثر البلد ، فما أرتاب في التفاف الشبان حولى أينها حلات كما فعلوا هنا ، فلو نفضتهم رغبوا إلى أوليائهم في طردى فاستجابوا لرجائهم ، ولو تركتهم يسمون إلى" طردنى آباؤهم وأصدقاؤهم صوناً لأننسهم

رب قائل يقول : نم يا سقراط ، ولكن ألا تستطيم أن تمسك لسانك حتى إذا ارتحلت إلى مدينة أخرى ما اشتبك إنسان ممك ؟ وعسير جدا أن أفهمكم جوابي عن هذا السؤال ، فلو أنبأتكم أبي لو فعلت ذلك لكان عصياناً مني لأمر الله ، ولذلك لا أملك حبساً الساني ، لما صدقتم أن يكون جدا ما أقول ، ولوقلت بعد ذلك إن أعظم ما يأتيه الإنسان من خير هو أن يحاور كل يوم في الفضيلة وما يتصل بمــا سمعتموني أسائل فيه نفسي وأسائل الناس ، و إن الحياة التي تخلو من امتحان النفس ليست جديرة بالبقاء ، كنتم لهذا أشد تكذيباً ، ولكني لا أقول إلاحقا وإن عن على إقناعكم بصدقه ؛ إنى لم أعهد نفسي جارمة تستأهل العقاب ، ومع ذلك فلوكان لدى مال لاقترحت أن أعطيكم ما أملك ، ولم يكن ذلك ليضيرني في شيء ، ولكنكم ترون أبي لاأملك مالاً ، لا بل أظنى قادرا على دفع مينة واحدة (المينة تــاوى مائة دراخمة ) ولذا أقترح هذه العقوبة ؛ إن أصدقائى : أفلاطون ، وأقريطون ، وكريتو بوليس ، وابولو دورس ، وهم بين الحاضرين يرجون مني أن أقول ثلاثين مينة ، يضمنون م دفعها ؟ حسناً ، إذن فاحكموا بثلاثين مينة ، ولتكن هى عقو بتى ، وأحسب هؤلاء كفلاء بدفعها

\* \* \*

أمها الأثينيون 1 لن تفيدوا بقتلي إلا أمدا قصيرا ، وستدفمون له ثمناً ما تنطلق به ألسنة السوء تذيع عن المدينة العار ، ستقول عنكم إنكم قتلتم سقراط الحكيم ، فسيدعونني وقتثذ بالحكيم وإن لم أكن حكماً تقريعاً لكم ، ولوصبرتم قليلاً لظفرتم بما تبتغون بطريق طبعية ، فاقد طمنت في السن كا ترون ، ودنوت من أجلي ، إنمـا أسوق هذا الحديث إلى هؤلاء الذين حَكُمُوا على بالموت ، وأحب أن أضيف إليهم كُلة أخرى : قد تحسبون أن اتهامي جاء نتيجة لعيِّ لساني ، فلو قد آثرت أن أفمل كل شيء وأن أقول كل شيء ، لجازلي أن أظفر بعفوكم ، ولكني لم أفعل ذلك ، فليس عيا في لساني ما أدى إلى إدانتي ، ولكنه ترفعي عن القحة والصفاقة ، وصدوفى عن مخاطبتكم بماكنتم تحبونني أن أخاطبكم به : بالعويل والبكاء والرثاء ، وأن أقولُ وأفعل كثيرا مما تعودتم استهاعه من الناس ، وهو لا يجمل بى كما ذكرت ، فقد رأيت واجبي ألا أتبذل في العمل ، أو أسف في ساعة الخطر، ولست آسف على ما سلكت من طريق للدفاع،

فاني لأوثر خطتي التي رسمتها ولو أدت بي إلى الموت ، على أن أصطنع خطتكم احتفاظاً بالحياة ، فلا يجوز لإنسان في ساحة الوغي أو أمام القانون أن يلتمس أى سبيل فرارا من الموت ؛ فلو ألقي المحارب بسلاحه في المعممة ، وجثا على ركبتيه أمام مطارديه لظفر غالماً بالنجاة من الموت ، ولكل ضرب من ضروب الخطر طرق للنجاة من الهلاك ، إذا لم يتعفف المرء عن كل قول وكل فعل مهما يكن شائناً ، فليس عسيرا أيها الأصدقاء أن نفر من وجه الموت ، ولكن العسركل العسر في تجنب الأخلاق الفاسدة ، فالفساد والموت يعدوان في أعقابنا ، ولكن الفساد أسرع من الموت عدوا ، فأنا الذي اكتهلت ، إنما أسير سيرا وثيدا ، فيكاد يدركني أبطأ العاديين ، أما المدعون فسر اع متحمسون ، وسيلحق بهم أسرعهما - أعنى الفساد ؛ وبعد فسأترك موقفي هــذا ، وقد جرى على قضاؤكم بالموت ، وكذلك هم سينطلقون كل إلى سبيله ، وقد قال فيهم الحق كلته ، بأن يعانوا ما هم فيه ، ن ضعة ، ولا بد لى أن أخضع لما حكم على به ، وعليهم كذلك أن يرضوا بماكتب لهم ، أحسب أنّ قد جرى القدر بهذا جميعاً ، فعسى أن يكون خيرا ، ولا أحسبه إلا كذلك

و بعد ، فيا هؤلاء الذين أجروا على قضاءهم ، هاكم نبوءتى

التي أحب أن أبلغكم إياها ، لأني مُشَّف على الموت ، وتلك ساعة يوهب فيها المرء مقدرة على التنبؤ . أتنبأ لكم يا قاتليّ بأنه لن يكاد ينفذ حكم الموت حتى يمزل بكم ما هو أشــد من ذلك هولا . لقد حكمتم بموتى ، لأنكم أردتم أن تفلتوا من ذاك الذى يتهمكم ، ولكيلا تحاسبوا على ما قدمت أيديكم ، ولكن لن بِكُونَ لَـكُمْ مَا تَرْجُونَ ، بل نقيضه . فسيكون متهمُوكُمْ أُوفَر عددًا منهم اليوم ، إذ سيهب في وجوهكم من كنت مُسكِتهم حتى الآن ، وسيكون أولئك أشــد قسوة عليكم لأنهم دونكم سنا ، وسيذيقونكم من العذاب أكثر مما تذوقون اليوم ، فإن حسبتم أنكم خالصون من متهمكم بقتله ،كى لا ينغص عليكم عيشكم ، فأنتم مخطئون ، إذ ليست تلك سبيلا مؤدية إلى الفرار ، ولا مي مما يُشرفكم ، وأيسر من ذلك وأشرف ألا تهاجوا الناس ، بل تبادروا بإصلاح أنفسكم . تلك مى نبوءتى التي أبلغها إلى القضاة الذين حكموا علىّ قبل رحيلي.

وأتتم أيها الأصدقاء الذين سعوا إلى براءتى ، أحب كذلك أن أتحدث إليكم عما وقع ، عند ما يشغل الرؤساء ، وقبل أن أخمب إلى مكان موتى ، فالبثوا قليلا ، لأننا نستطيع أن يتحدث بعضنا إلى بعض ما دامت هناك فسحة من وقت . أنتم أصدقائى

وأحب أن أدلكم على معنى هذا الذي وقع . يا قضاتي ــ فأنا أدعوكم قضاة بحق-أحب أن أحدثكم بأمر عبيب، لقد كانت مشيرتي حتى الآن ، تلك المشيرة التي عهدتها في دخياتي ، لا تفتأ تردني في توافه الأمور ، إن كنت مقدماً على زال أو خطأ في أي شيء ، والآن —كما ترون — قد داهمني ما محسبه إجماع الناس أقصى الشرور وأقساها ، ولم تُلوِّح لى مشيرتى بعلامة المعارضة حينا تركت دارى في الصباح ، ولا حين كنت أصعد إلى هذه الحكمة ، ولا حين ألقيت كل ما اعتزمت أن أقوله ، ومع أني عورضت كثيراً أثناء الحديث ، إلا أن المشيرة لم تعارضني في كل ما قلت أو فعلت مما يتصل بهذا الأمر، ، فبم أعلل هذا ، وكيف أفهمه ؟ سأخبركم : إنى أعد هـذا دليلا على أن ماحدث لي هو الحير ، و يخطى من يظن منا أن الموت شر . هذا دليل ناهض على ما أقول ، لأن الإشارة التي عهدتها لم تمكن لتتردد في معارضتي لوكنت مقبلا على الشر دون الخير

لنقلب النظر فى الأمر ، وسندى أن ثمت بارقة قوية من الأمل تبشر بأن الموت خير . فاحدى اثنتين : إما أن يكون الموت عدماً وغيبو بة تامة ، وإما أن يكون كما يروى عنه الناس تغيراً وانتقالا للنفس من هذا العالم إلى عالم آخر . فلو فرضتم فيه

اندام الشمور ، وأنه كرقدة النائم الذي لا تزيجه حتى أشباح الرؤوس ، فني الموت نفع لا نزاع فيسه ، لأنه لو أتيح لإنسان أن يقضى ليلة لا يزعج نماسه فيها شيء ، حتى ولا أحلامه ، ثم قارنها يما سلف في حياته من ليال وأيام ، وسئل بعــد ذلك : كم يوماً وليلة قضاها بين أعوامه وكانت أبهج من تلك الليلة وأسعد ؟ فلا أحسب أحـداً - ولا أختص بالقول أحداً - بل لن يجد. حتى أعظم الملوك بين أيامه ولياليه كثيرًا من أشباهها . فاذا كان, الموت كهذا فأنم به ، وليس الخلود إذن إلا ليلة واحدة ا أما إن. كان الموت ارتحالا إلى مكان آخر ، حيث يستقر الموتى جيماً كا يقال ، فأى خير يمكن أن يكون أعظم من هذا أيها الأصدقاء. والقضاة ! و إذا كان حقا أنه إِذا بُلغ الراحل ذلك العالم الأدنى ، خلص من أساطين العدل في هذا العالم، وألني قضاة بمعنى الكامة الصحيح ، إذ يقال إن القضاء هناك في أيدى مينوس ، ورادامنتوس ، وایکوس ، وتر بتولیموس وسائر أبناء الله الذین. عروا حياتهم بأقوم الأخلاق ، فما أحب إلى النفس ذاك الارتحال. وهل يضن الرجل بشيء إذا أتيح له-أن يتكلم مع أورفيوس ، وموسيوس ، وهزيود ، وهوميروس ؟ كلا ، لوكان هـــــذا حقا فذروني أمت مرة ومرة ، فسأصادف متاعاً رائماً في مكان أستطيم فيه أن أتحدث إلى بالاميدس ، وأجاكس بن تلامون ، وغيرهم من الأبطال القدامى الذين تجرعوا المنون بسبب قضاء ظالم ، ولا أظنني حين أقارن الآن آلامي بآلامهم إلا مغتبطاً مسروراً. وفوق كل هذا فسأتمكن من استئناف بحثى في المعرفة الحق ، والمعرفة الزائفة ، وكما فعلت هنــا سأفعل في العالم الثاني ، وسأكشف عن الحكيم الصحيح ، وعمن يدعى الحكمة باطلا . عاذا يضن الرجل أيها القضاة إذا أتيح له أن يمتحن قائد الحلة الطروادية الكبرى أو أوديس ، أو سسفوس وغير هؤلاء بمن لا يقون تحت الحصر رجالا ونساء ؟ ألا ما أعظمها غيطة لا تحد تلك التي أجدها في نقاشهم ومحاورتهم ، لأنهم في ذلك العالم لن يقضوا على أحد بالموت من أجل هذا .كلا ولا ريب ، هذا فضلا عما يصادفه الناس في ذلك العالم من سعادة عنت على هذه الدنيا فإن صح ما يقال فهم ثمة خالدون

فابتسموا إذن للموت أيها. القضاة واعلموا علم الية بهت أنه يستحيل على الرجل الصالح أن يصاب بسوء ، لا فى حياته ولا بعد موته ، فلن تهمله الآلهة ، ولن تهمل ما يتصل به ، كلا ، وليست ماعتى الآزفة قد جاءت بها المصادفة العمياء ، فلست أرتاب فى أن الموت مع الحرية خير لى ، ولذلك لم تشر مشيرتى بشيء

وُلست، لهـُـذا غاضباً من المدعين ، أو ممن حكوا على ، فما · نالتنى منهم إساءة ، ولو أن أحداً منهم لم يقصــد إلى أن يعمل معى خيراً ، وقد أعاتبهم لهذا عتاباً رقيقاً

و إن لى عندهم لرجاء ، فأنا ألتمس أيها الأصدقاء ، إذا ما شب أبنائى ، أن تنزلوا بهم المقاب . وأحب أن تؤذوهم كا آذيتكم ، وذلك إن بدا بنهم اهتمام بالثروة ، أو بأى شىء أكثر مما يهتمون بالفضيلة ، أو إذا هم ادعوا أنهم شىء ، وكانوا فى حقيقة الأمر لاشىء . إذن فأنحوا عليهم باللائمة كما فعلت ممكم ، لإهمالهم ما ينبغى أن يبذلوا فيه عنايتهم ، ولظنهم أنهم شى على حين أنهم فى الواقع لاشىء . فإذا فعلتم هذا ، أكون قد نالنى ونال أبنائى العدل على أيديكم

لقد أزفت ساعة الرحيل ، وسينصرف كل منا إلى سبيله ؛ فأنا إلى المياه ؛ فأنا إلى الحياة ، والله وحده عايم بأيهما خير

## مقــــدمة «أقر يطون»

لا يعلم على وجه الدقة إن كان هــذا الحوار قد وقع بهذا النص الذى أثبته أفلاطون أم اخترعه اختراعاً ، ومهما يكن من أم فقد صور أفلاطون سـقراط فى هــذا الحوار ، لا فى رداء القيلسوف الذى يؤدى فى حياته رسالة إلهية ، ولـكن فى صورة ابن الوطن الصالح الذى يقبل على الموت رضى النفس مطمئن الضمير ، تنفيذاً لقوانين الدولة ، التى يرى وجوب احترامها حتى ولوكانت فى قضائها جائرة كما هى الحال فى قضيته

ها هو ذا أجل ســقراط يدنو من ختامه ، فلقد أنبأه « أقر يطون » ، صديقه الشيخ حين زاره فى سجنه قبيل بزوغ الفجر ، أن السفينة التى بوصولها ينفذ حكم الإعدام ، قد شوهدت وهى تقلع من « صنيوم » . هذا و إن سقراط نفسه قد رأى فى نومه أنه سيفارق الحياة فى اليوم الثالث ... إذن قد أزف الموت فالوقت ثمين ، ولهذا جاء أقر يطون مبكراً لكى يحمل الفياسوف على الفرار الذى هيأ له الأسباب ، وماكان تدبير فراره عسيرا على الفرار الذى هيأ له الأسباب ، وماكان تدبير فراره عسيرا على أصـــدقائه الذين لن يصادفوا فى تخليصه خطراً يعدل

ما سيصيمهم من العار لو تركوه بين يدى الموت . . . نيم جاء أقر يطون قبيل يزوغ الفجر يغرى الفيلسوف أن يعمد إلى الفرار، فواجبه أن يفكر في أبنائه ، وألا يذر نفسه لعبة أعدائه ، وإنه لمستعد أن يمده بالمسال ، حتى إذا ما ارتحل عن أثينا لم يجد عسرًا في أن يجد له كثيراً من الأصدقاء الأوفياء . فيرد سقراط مأنه يخشى أن يكون أقريطون قد تأثر برأى الكثرة مع أن سقراط لم يكن يعني في ترجيح الرأى بكثرة قائليه ، بل كان يستمع إلى ما يمليه العقل ، و إلى الرجل الواحد الذي يكون حكما حتى ولو عارض رأى الكثرة الغالبة . ألم يسلم أقر يطون نفسه فيما سبق من الأيام بصحة هذا الرأى ، فلا ينبغي لأحد أن ينساق لرأى الناس إن كان مخالفاً للمقــل ، إذ لاخير في الحياة إلا إذا كانت خـيّرة عادلة ، فلا عبرة إذن بما يقوله أقر يطون مما قد يلحقهم من سوء الأحدوثة ، أو مما قد يلحق أبناء سقراط من أذى وإهال ، فلا سوء الأحدوثة ، ولا أذى الأبناء عبرر س كافيين للغرار ، إنما السؤال الذي يجب أن يُلق هو هذا : هل من الصواب أن يحاول المرب ؟ وأقر يطون خير من يجيب على هذا السؤال لأنه سيبحثه بحث الحايد الذي لا يتأثر عموت مقبل كاكان سقراط حينئذ . إنه حدث قبل محاكمة سقراط أنه

ناقش أصدقاءه ومنهم أقريطون فأجعوا عندئذ على أنه لا يجوز لأحد أن يقترف الشر أو أن يرد الشر بالشر ، فهل من الحكة أن ينكص سقراط على عقبيه وينقض ماكان قرره ، لا لشئ إلا لأن ظروفه قد تغيرت ؟ فلا يسع أقريطون أن يسلم بأن المبادئ الصحيحة يجب اتباعها ، فيسأله سقراط : وهل يتفق الفرار مع تلك المبادئ التى أقروها معاً ، فلا يستطيع أقريطون أن يجيب، أو قل إنه لم يرد أن يجيب

فيمضى سقراط قائلاً: هب قوانين أثينا جاءته فحاسبته لماذا محاول أن يثور علمها ، فماذا هو قائل ؟ أيقول لأنها أساءت إليه ، وعندئد تجيبه القوانين بأن ذلك بخالف ما بينها و بينه من اتفاق وعهد ، فإنه قد جاء إلى العالم في ظلها ، ونشأ وترعر ع في كنفها ، فا ذا لم تكن توافقه فلماذا لم يخلِّف أثينا ويقصد إلى حيث يشاء من بلاد الأرض حيث تطيب له القوانين ؟ ولكنه على عكس ذلك عاش في أثينا سبعين عاماً متصلة ، وهو أمد طويل لم يتوفر لأحد غيره من أبناء المدينـــة . . . هكذا بين سقراط لصديقه أقريطون أن بينه وبين قوانين المدينة عهداً لايقوى على نكثه دون أن يتعرض هو للعار ، ودون أن يتمرض أصدقاؤه للخطر . إنه كان يستطيع أثناء محاكمته أن يقترح على

القضاة عقوبة النفي . لكنه أعلن حينئذ أنه يؤثر الوت على النفى ، وهيه هاجر أثينا فأين بذهب ؟ إنه إذا قصد إلى دولة منظمة القوانين عَدَّتُه قوانيما عدوا لها ، و إذن فان يستطيع أن يرتحل إلا حيث الفوضي كتساليا مثلاً ، ثم افرض أنه قصد إلى بلد لا قانون فيه مثل تساليا هذه ، فماذا عساه صانع فيها ؟ أيمضى في إلقائه دروس الفضيلة على الناس؟ إن ذلك يكون قحة منه لا تحتمل . ثم ماذا يفيد أبناؤه إن هو استصحبهم إلى تساليا فأضاع عليهم شرف الانتماء إلى أثينا ؟ فإن قلنا يخلفهم وراءه في أثينا تحت رعاية أصدقائه ، فماذا يمنع رعاية الأصدقاء لأبنائه بعد موته ، أم الأصدقاء الأوفياء يخلصون له المهــد ما دام حيا ؟ فا ِن تو لی ذهب وفاؤهم ؟

كلا إنه ينبخى أن ينظر إلى العــدالة أولاً ، ثم إلى الحياة والأبناء ثانياً ، فليرحل فى براءة وسلام دون أن يلوث نفســه بغمل الشر ، هذا هو صوت وحيه فليصدع بما يأمر الوحى

\* \* 4

أراد أفلاطون بهذا الحوار أن يرد التهمة التي طالما ترددت في ســقراط من أنه لم يكن مواطناً صالحاً لمدينته ، ويظهر أن أفلاطون لم يكن يقصد بهذا الدفاع عن أستاذه إلى أهل أثينا فى ذلك الحين ، بل هو يتوجه به إلى الأجيال المقبلة كلها ليربهم كيف كان سقراط على أتم الولاء للقوانين ، وأنه لم يكن قط ثائراً عليها ناقضاً لها

ونحن لا نستطيع أن نجزم برأى فى صحة زيارة أقريطون لسقراط فى السجن ، واقتراحه عليه الفرار وتزيينه له و إغرائه به ، وليس من العسير على أفلاطون أن ينتحل هـذا الحادث انتحالاً ليؤلف عليه الحوار ، وشاء فن أفلاطون أن يختار أقريطون دون سائر الأصدقاء ليعرض على سقراط خطة الفرار ، لأنه كان كهلاً رزيناً ، صديقاً وفيا لسقراط ؛ فكان بهذه الصفات أنسب من يتقدم لسقراط بمثل هذا الاقتراح على فرض حدوثه

و إن فقهاء القانون ليختلفون فى هل يحق لارجل أن يفات هارباً إذا قضت عليه قوانين دولته بحكم جاثر ، فلا تمدم بينهم من يقول إن سقراط كان يجب عليه أن يهرب ليميش مؤثراً عمل الخير على موت مجيد ، ولكن أفلاطون لم يتمرض فى الحواد لمثل هذه الاعتراضات واكتنى بأن يمرض المثل الأعلى للفضيلة

التى تأبى أن ترتكب أهون الشر اكى تتخلص من أعظمه ، وإنه ليصور أستاذه متمسكا قرب موته بالآراء التى اعترف بها في حياته ، فلقد لبث سقراط حتى النهاية متشبئاً بالمبدإ القائل ألا نأبه لما يقوله الناس بل العبرة بما يقوله « الفرد الحكيم » ، فلا ينبغى أن ننقاد إلا للمقل وحده حتى ولو انتهى بنا إلى الموت

إن هذا الحوار الصغير مثل رائع للجدل الصحيح ، إذ ترى فيه كيف إذا سلمت بالمقدمة فلا مهرب من نتائجها

## **آقريطون** أو واجب المواطن

أشخاص الحوار : سفراط . أقريطون مكان الحـــوار : ســجن ســـقراط

سقراط : ما الذى أتى بك الساعة يا أقريطون ؟ إنها الآن جد باكرة

أقريطون : بلى إنها لبكذلك

ســقراط : كم هي على التحديد ؟

أقريطون : الفجر فى العزوغ

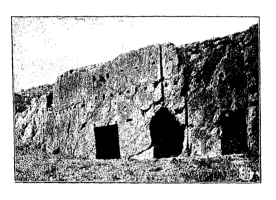
سـقراط : عجيب أن يأذن لك حارس السجن بالدخول أقريطون: إنه يعوفني يا سـقراط لأنني جثت مرارًا ،

ولأننى فوق ذلك ذو فضل عايه

سقراط: أجثت الآن تواا؟

أقر يطون : كلا بل جثت منذ حين

سـقراط : إذا فــا الذِي أجلسك صامتاً ، وكان



سجن سقراط وفيه اجتمع تلاميذ سقراط حول أستاذهم يحاورونه فى مسائل الحياة والموت والحلود

أخلق بك أن توقظنى على الفور ؟

أقريطون: حقا يا سقراط إنى لم أكن لأرضى لنفسى كل هذا النم والأرق، ولكنى أخذت بالمجب أن رأيتك فى نماس هادئ ، فلم أرد لهذا أن أوقظك، وآثرت لك أن تظل بعيداً عن الأسى ، لقد عرفتك دائماً سعيداً بما لك من مزاج هادئ ولكنى لم أر الدهر ضريباً لك فى احتمالك لهذا المصاب مستخنا باسماً !

سقراط: إن الإِنسان يا أقر يطون إذا عمر ما عمرت فلا ينبغي له أن يجزع من شبح الموت

أقريطون: ولكن سواك من الكهول، إذا ما نزلت بهم أشباه هذه الكوارث لا يمنعهم الهرم من الجزع

سقراط: قد يكون ذاك ، ولكن هلاً حدثتني عما أتى بك في هذه الساعة الباكرة ؟

أقريطون: أتيت أحمل نبأ مؤلماً يبعث على الشجن، لا بالنسبة إليك فيما أظن، بل بالنسبة لنــا جيماً — نحن أصدقاءك — وهو عندى أبلغ ما يكون إيلاماً

سقراط: ما ذا ؟ أحسب أن قد عادت السفينة من

دیلوس<sup>(۱)</sup> ووصولها نذیر بموتی ؟

أقريطون: كلا ، لم تبلغنا السفينة بعد ، ولكنها ربما وصلت اليوم ، فقد أنبأني أناس جاءوا من صونيوم ، أنهم خلفوها هناك ، وإذن فآخر يوم من حياتك يا سقراط هو الغد سقراط : مرحى يا أقريطون ، إن كانت هذه إرادة الله فرحباً بها ، ولكنى أعتقد أن سيؤجل الأمر يوماً آخر

أقريطون : ومن أنبأك هذا ؟

سـقراط : هاك الخبر . إنى بالغ أجلى فى اليوم التــالى لوصول السفينة

أقريطون : نم ، وهذا ما يرويه أولو الأمر

سـقراط : ولَـكنى لا أظن السـفينة بالفتنا إلا غداً .

عرفت ذلك من رؤيا رأيتها ليلة أمس ، بل كنت أراها الآن توا ، حين تركنني — لحسن حظي — نائماً

أقر يطون : وكيف كانت رؤياك تلك ؟

سقراط : جاءتني شبيهة امرأة جميلة وسيمة ، تدثرت

<sup>(</sup>١) قد كان الائينيين شهر حرام يمتنع فيه إعدام المجرمين ، وهو شهر كانت بمضى فيه سفينة مقدسة إلى معبد ديلوس ثم تعود ثانية فلم يكن يجوز أن ينفذ الموت في أحد من أبناء أثينا ما دامت السفينة في رحلتها تلك ولذا كان لا بد لمقراط بعد الحكم عليه أن يظل في سجنه حتى تعود السفينة

بثوب أبيض ، وصاحت بى قائلة : يا سقراط : إنك ذاهب إلى أ أخراك فى اليوم الثالث منذ الآن

أقر يطون : ما أعجبه من حلم يا سقراط !

ســقراط : معناه ظاهر يا أقريطون ، وليس فيه مجــال ريب

أقر يطون : نعم إنه جلى غاية الجلاء ، ولكن ، أواه ! يا عن يزى سقراط ، دغى أنوسل إليك مرة أخرى ، أن تأخذ بنصحى فتعسمد إلى الهروب ، لأنك إذا مت فلن أفقد فيك صديقاً فريداً وكنى ، ولكن ثمة فوق ذلك شرا : سيزيم من لا يعرفك ولا يعرفنى من الناس أنى كنت أستطيع لك النجاة لو أننى رغبت فى بذل المال ، ولكنى لم أعباً بك ، أفيمكن أن يكون بعد هذا العار عار — أن يقال إنى آثرت المال على حياة صديق ؟ وهيهات أن يقتنع الدهاء بأنى أردتك على الفرار فرفضت

سقراط: وفيم العناية بحديث الدهماء يا عزيزى أقريطون سترى الفئةُ الصالحةُ فى ذلك رأياً صواباً يطابق ما وقع ، وهى وحدها جديرة بالاعتبار<sup>(١)</sup>

 <sup>(</sup>١) يعبر سفراط في هذا عن رأيه الذي أخذ به في حياته ، وهو ألا يعبر رأى الناس النفاتاً ، وألا يصنى إلا إلى ما عليه العقل الحكيم دون سواه كاثنا ما كان وقعه عند الناس

أقريطون : ولكنك ترى يا سقراط أن رأى الدهاء لا مد من اعتباره وذلك ظاهر في قضيتك أنت ، فني مقدورهم أن ينزلوا أفدح المحن بمن لم يظفر عندهم بالرضى كاثنآ من كان سقراط: ليتهم يستطيعون ذلك يا أقريطون فذلك كل ما أرجوه ، إذ لو استطاعوا لكان كذلك في وسعهم أن يفعلوا أعظم الخير، فيكون ذلك منهم جميلا. ولكنهم في حقيقة الأمر عاجزون عن فعل الخير والشر على السواء ، وليس في مقدورهم أن يصيّروا الرجل حكماً أو فدماً ، وكل أفعالهم وليدة المصادفة ۖ أقريطون : نعم ولست منازعك في ذاك ، ولكن هلاّ تفضلت فأنبأتني يا سقراط – إن كنت لا تغض النظر عني وعن سائر أصدقائك فيما تصرف من الأمر — ألست تخشى أنك إن فررت من هذا المكان فقد يصيبنا النمامون بالضر بسبب اختطافك ، وأنا قد نفقد أملا كنا كلها أو جلها ، أو قد ينزل بنا من الشر ما هو أشد من ذلك هولاً ؟ فليط أن قليك إن كان ذلك ما تخشاه ، فواجب حتم علينا أن نخاطر بهذا ، وبما هو أعظم من هذا في سبيل نجاتك ، فاقتنع إذن بما أقول ، وافعل عا أشير

سـقراط : نعم يا أقريطون ، وليس هذا الذي ذكرته

کل ما أخشى ، و إن يکن جانباً منه

أقر يطون : لا تخف . إن هناك نفراً يود لو ينحيك فينتزعك من غيابة السجن ، ولن يكلفهم ذلك شططاً ، أما النمامون فهم كما ترى لا يشتطون في الطلب ، ويقنعهم من المال قايله . إن مالى بأسره رهن إشارتك ، وهوكافٍ فيما أعتقد ، فإن أشفقت أن ينفدكله ، فها هم أولاء نفر من الغرباء يمدونك بما يملكون ، وهذا أحدهم سمياس الطيبي قد أحضر معه لهذا الغرض نفسه مبلغاً من المال . وذلك سيبيس وغيره كثيرون ، يتمنون أن يبذلوا في سبيلك أموالمم ، إذن فلا تحسب لذلك حساباً ، ولا تتردد في تنفيذ الفرار . ولا تقل كما قلت في الححكمة إنك لا تدرى ماذا عساك أن تفعل بنفسك إن فررت ، فأ بى حللت نزات من الناس منزلا كريماً ، وليس ذلك قاصراً على أثينا ، فشمة في تساليا ستجد من أصدقائي حماية وتقديراً إن أَحْبَبْتَ الذهاب إليهم ، ولن تصادف بين بني تساليـا جميعاً فرداً يصيبك بالأذى ، ولست أرى بعد هذا كله ما يبرر لك يا ســقراط أن تفرط ف حياتك ، والنجاة ميسورة مستطاعة . إنك لتلعب بنفسك في أيدى أعدائك وقاتليك ، بل إنى لأزع فوق هذا أنك إنما تسىء إلى أبنائك ، لأنك آثرت أن توتحلُ ناركهم لما قَسَمتُ للم

حظوظهم وكان في وسمك أن تقوم بنفسك على تنشيئهم وتربيتهم ، فإن لم يصبهم ما يصيب اليتامي عادة من قضاء ، ما استحققت عندهم من الشكر إلا قليلا ، فليس لإنسان أن يقذف في المالم بأطفال لا يحب أن يستميت حتى النهاية في إطعامهم وتربيتهم ، ولكنك تختار أيسر الأمرين ، فها أظن ، لا أحسن الأمرين وألصقهما بالرجولة ، وكان ذلك أجدر برجل مثلك يبشر بالفضيلة في أفعاله جميعاً . حقا إني لأستحيى منك بل من أنفسنا نحن أصدقاءك ، كما دار نخلدي أن قصتك هذه جميعاً ، ستنسب إلى نقص في بسالتنا ، فما كان ينبغي أن تكون الحاكمة ، أو كان يجِب أن تختم بغير ما ختمت به ، وهــذه النهاية التي أراها أسوأ العبث ، ستبدوللناس كأنما صادفت منا ارتياحاً ، لما أمديناه من ضعة وخور ، نحن الذين كان بوسمنا أن ننجو بك ، كما كان بوسمك أن تنجو بنفسك ، لوكنا نملك لأى شيء نفعاً ( إذ لم يكن الفرار أمراً عسيراً ) وسيُغان يا سقراط أنا لم نقدر أن ذلك كله سينقلب علينا وعليك بؤساً وعاراً ، ففكر إذن في الأمر إن لم تكن قد اعترمت بعد شيئاً ، فقد انقضت فرصة التفكير ولم يعد لديك إلا أمر واحد يجب إنجازه هذا المساء ، لوكنت تريد له إنجازًا ، فإن أرجأت أمرك تعذر واستحال ، وعلى ذلك فأنا أتوسل إليك يا سقراط أن تسلس لى القياد وأن تفعل بما به أشير

سقراط: أي عن يزى أقر يطون 1 ما أعن حماسك وما أنفسه ، نو كان في جانب الحق ، أما إن كان للباطل فكلما ازداد الحاس اشتمالاً ازداد الأمر سوءاً ، فلننظر إذن إن كانت هذه الأعمال واجبة الأداء أم ليست كذلك ، فقد كنت دائمًا ، وما أزال ، من تلك الطبائع التي تلتزم دليل المقل ، كائناً ما كان رأيه ، مادام سدو عند التفكير أنه الرأى الأمثل. أما وقد أصابتني هذه الحنة فلا يسمني أن أهمل الآن ما ارتأيته قبلاً ، فما زالت مبادئي التي طالما أجللتها وقدستها ؛ تنزل عندى منازل الإجلال والتقديس (١) . فتق أنى لن أظاهرك في الرأى ، اللهم إلا إذا اهتدينا الآن إلى مبدإ يكون خيراً منها . نعم ، لن أصغى إليك حتى ولو زادنى الدهاء حبساً ومصادرة وموتاً ، ملقين في نفوسنا من أراجيف الشياطين المفزعة ما نفزع به الأطفال ؟ فأى سبل التفكير أهدى

<sup>(</sup>۱) يشير ستراط بهذا الحديث إلى المحاورات الكثيرة التي عندها هو وأصحابه قبل عاكمته حول ما يجب على الانسان من حيث علاقته بالمجتمع ، وكانوا قد انتهوا من تلك المحاورات إلى طائفة من البادئ أقروها جيما ، وخلاصتها أنه لا يجوز لانسان أن يقمل العمر ، أو أن يرد العمر بالعمر ، أو أن يتقمل الحق مهما كانت الظروف . فهو هنا لا يرضى كنفسه أن يهدم تلك المبادئ التي أفرها هو ومحاوروه بحجة أن ظروفه تقتضى منه ذلك

إلى بحث هذا الموضوع ؟ أَعَوْداً إلى رأيك الذي سقته من قبل عما يقول الناس عنا ، و بعضه يستحق الاعتبار دون بعض كما صبق لنا القول؟ أكنا نصيب لوأننا أخذنا برأيك (وهو أن يقام وزن لما يقول الناس) قبل الحسكم بالإدانة ؟ أم هل ينقاب الرأى الذي كان صائبًا حينًا ما ، كلامًا لمجرد الكلام ، ويتبين أنه لم يكن في الواقع إلا عبثًا آيخذ سبيلًا للتسلية واللهو؟ ابحث معي هَذَا يَا أَقْرِيطُونَ: أَتْرَى أَنْ لَمْ يَعْدَ مَنْطَقِي الذِّي اتَّخَذْتُهُ أُولًا يُلاَّمُ على أية حال ما يكتنفني الآن من ظروف ، أم لست ترى الأمر كذلك ؟ ثم هل هو حقيق عندى بالرفض أم بالقبول ؟ إن كثيراً ممن يزعمون لأنفسهم رجاحة الرأى يذهبون فما أعتقد إلى هذا الذي أشرت اليه من قبل ، وهو أن من الناس بعضاً يجدر بآرائهم الاعتبار ، وأما بعضهم الآخر فلا يصح أن يؤبه له . وأنك يا أقريطون لست مقبلاً غداً على موت ، أو ليس هناك احتمال بَشَرِئٌ بهذا على الأقل ، فأنت إذن حَرَكم صالح ، لايؤثر فيك الهوى ولا تميل بك ظروفك وموقفك عن جادة الحق . حدثني إذن : ألست مصيباً في أزع ، بألا نقدر من آراء الناس إلا بعضها فقط ؟ لقد أخذتُ بهذا الرأى ، وأنا أسائلك هلا تراني قد أصبت فىما ارتأيت ؟ أقريطون : ليس فى ذلك ريب

سـقراط : ألا يجب أن نحفل بمـا يقوله أبرار الناس دون شرارهم ؟

أقريطون : بلي

سقراط : وما برى الحكاء فهو خير ، وما برى غير الحكاء فهو شر؟

أقر يطون : لا شك فى ذلك

سنقراط: لننظر ما قبل فى غير هذا الموضوع، هل يطلب إلى طالب التمرينات البدنية أن يصغى إلى القدح والثناء، وإلى رأى كل إنسان فيه، أم يجب أن يستمع إلى رأى رجل واحد فقط — هو طبيه أو مدر به كائناً من كان ؟

أقريطون: إنه يستمع إلى رأى رجل واحد فحسب

سـقراط : أينبغى أن يخاف اللوم وأن يرحب بالثناء يوجهه ذلك الرجل وحده ، وألا يأبه للوم الناس ومدتحهم ؟

أقر يطون : بدهى ما تةول

سقراط: ویجب أن یعیش ویُدَرَّب ، وأن یاکل ویشرب ، علی نحو ما یبدو صالحاً لذلك المعلم الأوحـد ، وهو علیم بأمره ، فذلك أجدى من السیر تبعاً لما يراه سوى

معلمه من الناس ولوكانوا أجمعين ؟

أقريطون : هذا حق

سقراط: وأنه لو عصى هذا الرجل وحده وغض النظر عن آرائه ومدائحه واضعا فى اعتباره رأى الكثرة التى لا تنقه من الأمن شيئاً ، أفلايعانى شرورا ؟

أقر يطون : إنه بغير شك يعانيها

سـقراط : وما ذا عساها نكون تلك الشرور ؟ إلام تنحو ؟ وأى شىء تصيب من الشخص المتمرد ؟

أقر يطون : لا ريب فى أنها ستصيب منه الجسد ، فذلك ما تقوى على هدمه الشرور

سقراط: ذلك جد جيل، أليس ذلك حقايا أقريطون بالنسبة إلى الأشياء الأخر، ولا حاجة بنا إلى ذكرها تفصيلا؟ أينبغى أن نتبع رأى الجهرة، ونخشاها فى موضوعات المسدل والظلم، والجيل والقبيح، والحير والشر، وهى ما نحن الآن بصدد بحثه، أم نتبع فى ذلك رأى الرجل الواحد الذي يفهمها، والذي يجب أن يكون له منا هيبة و إجلال أكثر مما يكون لسائر الناس أجمين، والذي إن نبذنا قوله فإنما بهدم فى أنفسنا جانبا كان يرجى له أن يُقوم بالعدل وأرث يسوء بالظلم، أليس فينا خلك الجانب؟

أقريطون: إنه موجوديا سقراط، ولا شك فى وجوده سنةزاط: خذ مثلا شنيها بهنذا: هبنا انتصحنا بما ينصح به هؤلاء الذين لا يفقهون فأفسدنا من أنفسنا جانبا، تصلحه الصحة ويتلفه المرض — أفتكون الحياة جديرة بالبقاء، إذا ما فسد ذاك؟ وإنما أعنى به الجسد

أقر يطون : نعم

سَـقراط : أفى وسعنا أن نعيش وأجسامنا مصابة بالشر والفساد ؟

أقر يطون :كلا ولا ر بب

سقراط: وهل تساوى الحياة شيئا إذا مافسد من الإنسان جزؤه الأسمى ، ذلك الذى تقومه العدالة ويفسده الجور ، أفيمكن أن يكون ذلك المنصر الذى يرتبط أمره بالعدل والجور — مهما يكن شأنه في الإنسان — أدنى منزلة من الجسند ؟

أقريطون : كلا ولا شك

سـقراط : هو إذن أرفع مقاما

أقر يطنون : هو أرفع مُقَامًا إلى حد بعنيد

سقراط ؛ إذن فلا ينبغى يا صاح أن نأبه لما تقوله الجهرة عنا ، إنما يجب أن تصنى لحسكم الحقيقة ، كما نستم إلى رأى ذلك الواحد الذي يفهم كنه العدل والظلم، فأنت إذن قد وقست في الظلم حين ارتأيت وجوب العناية بما يقوله الدهما، في الظلم والعدل ، والخسير والشر ، والزائن والشائن ، سيقول أحد :

« ولكن الدهماء في مقدورها إعدامنا »

أقر يطون : نم يا سقراط ، سيكون ذلك بغير شسك رد ما تقول

سفراط: هذا حق، ولكن مع ذلك يدهشي أن أرى الحجّة القديمة لا تزال فيا أحسب قائمة قوية كماكانت، وأحب أن أعرف إن كنت أستطيع أن أقول هذا القول في قضية أخرى - وهي أن ليست الحياة حقيقة بالتقدير ما لم تكن قبل كل شيء حياة خيرة.

أقريطون : نعم بتى لناأن نبحث هذه أيضاً

ســقراط : والحياة الخيرة تعادل الحياة العادلة الشريفة ---أليس هذاكذلك صحيحا ؟

أقريطون : نعم إنه صحيح

سقراط: سأننقل من هذه المقدمات إلى البحث عما إذا كان واجبا على أن أحاول الفرار بغير موافقة الأثينيين، أم أن ذلك لا يجوز؛ فإن كنت على حق صريح فى الفرار، حاولته، و إن لم أكن ، امتنعت . أما سائر الاعتبارات التي ذكرها عن المال وضيعة الأخلاق وواجب تربية الأطفال ، فهي كا بلغني ليست إلا تعاليم الدهاء الذين لو استطاعوا لما أبوا أن يبعثوا إلى الحياة أناسا ، كما أنهم لا يتعففون عن أن يوردوا الحتف أناسا ، وتكفيهم في كلتا الحالتين أوهن الأسباب . أما وقد وصلنا بالجدل إلى هذا الحد، فقد بقيت لنا مشكلة واحدة جديرة بالبحث ، وهي : هل نكون على حق في الهروب بأنفسنا ، أو في تحميل سوانا عناء عوننا في الغرار ، لقاء نقده جزاء وشكورا ، أم لا نكون ، فإن كانت الأخيرة فلا ينبغي أن يحسب حسابا لموت أو لما شئت من الكوارث التي قد تنجم عن بقائي هنا

أقر يطون : أحسبك مصيباً يا سقراط ، فكيف سبيلنا إذن إلى البحث ؟

سقراط: لننظر مما فى الأمر، فإن استطعت لما أقول تفنيدا فافعل، وسأقنع بك، وإلا فأمسك يا صديقى العزيز، ولا تقل ثانية بأنه يجب على أن ألوذ بالغرار برغم إرادة الأثينيين وليتنى أجد منك إقناعا، ولشد ما أرغب فى هذا على ألا يكون ذلك مخالفا لما أراه حكما سديداً، وتفضل الآن فانظر فى موقفى الأول، وحاول ما استطعت أن تجيب عما أقول أقر يطون : سأبذل فى ذلك وسعى

سقراط: أفيجوز لنا القول بأنه لاينبنى لنا قطماً أن نتعمد الحطاً ، أم أن فعل الحطاً مقبول حينا مرذول حينا آخر ، أم أن فعله أبداً شر ووصمة عاركا سبق لى القول الآن وسلمنا بصحته مماً ؟ أفننبذ الآن كل ماسمحنا لأنفسنا به منذ أيام قلائل ؟ أم أننا لكن نوقن ونحن فى هذه السن بأنا لا نفضل الأطفال فى شىء ؟ أم نثق ثقة قاطعة بصحة ما قيل من قبل ، من أن الجور دائماً شر وعار على الجائر . برغم ما يرى الدهاء ، و برغم ما ينجم عن ذلك من نتائج ، حسنة كانت أم سيئة ؟ هل نؤيد هذا ؟

أقريطون : نعم

سقراط: إذن ُيجِب ألا نفعل الخطأ

أقر يطون : يقيناً يجب ألا نفعله

سقراط: وإذا أصابنا الضرر فلا نرده بضرر مثله ،كما تتخيل كثرة الناس ، لأنه يجب ألا نصيب أحداً بضر

أقريطون : واضح أن ذلك لا يجوز

سقراط : ثم هل يجوز لنا أن نفعل الشر يا أقريطون ؟ أقريطون : لا يجوز قطعاً يا سقراط سقراط: وما رأيك في رد الشر بالشر، وهي أخلاق الدهاء، أذلك عدل أم ليس بالعدل ؟

أقريطون : ليس بالعدل

سقراط: فلأن تصيب أحداً بشركاً ن تصيبه بصر أقر بطون: صحيح جدا

سقراط: إذن لا ينبغي لنا أن نأخذ بالثأر ، ولا أن نود الشم بالشم لأحد ما ، كاثنا ما كان الشر الذي ابتلانا به ، وأحب أن تنظر في الأمريا أقر يطون: لترى هل كنت حقا تدني ما تقول، ذلك لأنه لم يأخذ مهذا الرأى يوماً ، ولن يأخذ به إلى آخر الدهر فريق من الناس كبير . ولا سبيل إلى اتفاق بين من يقرون هذا الرأى ومن لا يقرونه ، فا بد من أن يزدري بمضهم بمضاً ، عند ما يرون كم بينهم من شقة الخلاف : حدثني إذن : أأنت متفق معى ومؤلدى في مبدئي ذاك ، وهو أن ليس من الحق إيقاع البر ، ولا الأخذ بالثأر ، ولا رد الشر بالشر؟ أبسلم أنت بهذا مقدمة لحديثنا ، أم أنت منكر له راغب عنه ؟ لقد كان ذلك مذهبي منذ عهد بعيد ، وما يزال كذلك ؛ فإن كنت ترى غير ذيك رأياً ، فهات ما عندك ؛ أما إن كنت بعد هذا كله لا تزال عند رأيك الأول ، انتقلت معك في الحديث خطوة أخرى

أقريطون : إنني ثابت عند رأيي ، فتستطيع أن تسير في الحديث

سقراط: سأنتقل إذن إلى الخطوة الثانية التى يمكن أن توضع فى صيغة هذا السؤال: أينبغى للانسان أن يفعل ما يراه حقا، أم ينبغى له أن ينقض الحق

أقريطون: إنه يجب على الإنسان أن يفعل ما يظنه حقا سقراط: ولكن ما تطبيق هذا إن صح ؟ ألست أسى. إلى أحد إن تركت السجن برغم إرادة الأثينيين ؟ أو على الأصح، ألست أخطى في حق أولئك الذين ينبغي أن يكونوا من أبعد الناس عن الإساءة ؟ ألا يكون ذلك تطليقاً لمبادئي سلمنا مما بعد لها ؟ ماذا تقول في هذا ؟

أقريطون : لست أدرى ياسقراط ، فلا أستطيع أن أقول شيئاً

سقراط: إذن فانظر إلى الأمر على هذا الوجه: هبنى همت بالأبوق (أو إن شئت فسم همذا العمل بما أردت من أساء) فجاءت إلى القوانين والحكومة تسائلنى: «حدثنا يا سقراط، ماذا أنت فاعل؟ أتريد بفعلا منك أن تهزكياننا — أعنى القوانين والدولة بأسرها بمقدار ماهى فى شخصك ماثلة؟

هل تتصور دولة ليس لأحكام قانونها قوة ، ولا تجد من الأفراد إلا نبذاً واطراحاً ، أن تقوم قائمتها ، فلا تندك من أساسها ؟ » فهاذا مجيب يا أقر يطون عن هذه العبارة وأشسباهها ؟ وسيكون مجال القول واسعاً لكل إنسان ! وللخطيب البليغ بنوع خاص ، يهاجمون هذا الشر الذي ينجم عن اطراح القانون الذي لا بد لحكه من النفاذ . وربما أجبنا نحن : « نم ، ولكن الدولة قد آذتنا ، وجارت علينا في قضائها » هبني قلت هذا

أقر يطون : جميل جدا يا سقراط

سقراط: سيجيب القانون: « أفكان ذلك ما قطعته معنا من عهد، أم كان لزاماً عليك أن تصدع لما حكمت به الدولة؟ » فإن بدت على من قولم هذا علائم الدهشة، فر بما أضاف القانون قوله: « أجب يا سقراط بدل أن تفتح لنا عينيك: وقد عهد الك مسائلاً ومجيباً . حدثنا ، ما شكاتك منا ، تلك التي تسوغ الك محاولة هدمنا وهدم الدولة معاً ؟ فوق كل شيء ، ألم نأت بك إلى الوجود ؟ ألم يتروج أبوك من أمك بعوننا فأعقباك ؟ قل إن كان لديك ما تمترض به على أولئك الذين ينظمون الزواج منا ؟ » وهنا لا بد من إجابتي أن لا ، « أو على أولئك الذين مناهون الزواج منا ينظمون طرائق التغذية والتربية للأطفال ، وفي ظلما نشأت منا المناهدين طرائق التغذية والتربية للأطفال ، وفي ظلما نشأت منا ينظمون طرائق التغذية والتربية للأطفال ، وفي ظلما نشأت

أنت ؟ ألم تمكن القوانين التي نهضت بهذا على حق ف أن طلبت إلى أيبك أن يدر بك في الموسيقي و رياضة البدن ؟ » وهنا يلزم أن أجيب أن قد كانت على حق: « حسناً ، فإن كنا قد أتينا بك إلى العالم ، ثم أطعمناك فأنشأناك ، أفأنت جاجد أنك قبل كل شيء ابننا وعبدنا كما كان آباؤك من قبل ؟ فإن صح هذا فلسنا و إياك سواسية ، فلا تظن أن من حقك أن تفعل بنا ما نحر. بك فاعلون ، وهل يكون لك أدنى حق في أن تنال أباك أو سيدك ، إنكان لك أب أو سيد ، بالضرب أو بالشتم أو بغير ذلك من السوء ، إذا وقع عليك منه ضرب أو شتم ، أوْ أصابك منه غير ذلك من الشر؟ - لا نخالك قائلا بهذا . وإذا كنا قد رأينا أن من الصواب إعدامك ، أفتظن أن من حقك أن تجازينا إعداماً بإعدام ؟ وأن تجازى وطنك بمقدار ما هو ماثل فيك ؟ وهل تظن يا أستاذ الفضيلة أن يكون لك في ذلك ما يبروك ؛ أَيْمِجِزُ فَيُلْسُوفُ مِثْلُكُ أَن يُرِي بَأْنِ وَطَنْنَا أَخَاقَ بِالنَّقَدِيرِ ، وأَنْهُ أسمى جدا وأقدس من أم أو أب أو من شئت من سلف ، وهو أُجدر بالاعتبار في نظر الآلهة وأهل الفطنة من الناس؟ وأنه إن غضب وجب أن نهدئ من سورته ، وأن نلاقيــه لقاء وديماً خاشباً أكثر مما نغمل جتى مع الوالد ، فإن تعذر إقناعه وجبت

طاعته ! فإذا النا منه العقاب بالسجن أو بالجلد ، وجب أن محتمل جزاءه فى صمت ، و إن ساقنا إلى حومة الرغى حيث الجراح والموت ، كان لزاماً أن ننصاع له باعتباره مصيباً ، دون أن يسلم أحد منا أو يتقهقر أو يترك منصبه ، وواجب حم على الإنسان أن يصدع بما يأمره به الوطن سواء أكان فى ساحة الحرب أم فى ساحة القانون ، إلا إذا غير من وجهة نظره فى ماهية المحب أن يكون رحيا على وطنه » بماذا نجيب على هذا أوجب أن يكون رحيا على وطنه » بماذا نجيب على هذا يأ قر يطون ؟ آلقوانين فيا تقول صادقة أم ليست بصادقة ؟

سقراط: وستقول القوانين بعدلد: «اعلم يا سقراط، ان صح هذا، أنك مهذه المحاولة إنما تسىء إلينا، لأننا بعد إذ أتينا بك إلى الدنيا، وأطعمناك وأنشأناك وأعطيناك كما أعطينا سائر أبناء الوطن قسطاً من الحير، ما استطعنا للخير عطاء، فقد أعلنا فوق ذلك على رؤوس الأشهاد أن من حق كل أتيني أن يرحل إلى حيث شاء حاملا متاعه معه، إذا هو نفر منا بعد أن تقدمت به السن فعرفنا حق المعرفة وعرف على أي الأسس تسير المدينة وليس فينا محن القوانين ما محول دونه أو يتدخل معه في أمره

فلكل منكم إذا ماكرهنا وكره المدبنة ، وأراد الرحيل إلى إحدى المستعمرات أو إلى أية مدينة أخرى ، أن يذهب حيث شاء ، وأن ينقل متاعه معه ؛ أما ذلك الذي عركنا فعرف كيف نقيم العدل وكيف ندير الدولة ؛ ثم رضى بعد ذلك المقام بيننا ، فهو لذلك قد تعاقد ضمناً على أنه لا بد فاعل ما نحن به آمرون فمن عصانا ، ونحن ما نحن ، فقد أخطأ مرات ثلاثاً : الأولى أنه عصى والديه بعصيانه إيانا ، والثانية أننا محن الذين رسمنا له طريق نشأته ، والثالثة أنه قطع معنا على نفسه عهداً أنه سيطيع أوامرنا فلا هو أطاعها ، ولا هو أقنعنا بأنها خاطئة ، ونحن لا نفرضها عليه فرضاً غشوماً ، ولكنا نخيره ، فإما طاعتنا و إما إقناعنا ، هذا ما قدمناه إليه ، وهذا مارفضه جميعاً . تلك هي صنوف المَآخذ التي ستقيم من نفسك هدفاً لها يا سقراط إذا أنت أُنجزت عن عتك ، كما سبق لنا بذلك القول . ولا سما أنت دون الأثينيين جميعا » وهَبْنى سألت : ولم هــذا ؟ فستجيب حقا بأننى قد سلمت بهذا الاتفاق دون سائر الناس . ستقول القوانين « إن ثمة لبرهانا ساطعا يا سقراط ، بأننا والمدينة معنا لم نكن لنعكر عليك صفو العيش ، فقد كنت أدوم الأثينيين جميعا مقاما في المدينة لم تغادرها قط ، حتى ليجوز لنا الفرض بأنك كنت تحبها . إنك لم تفادرها مطلقا لتشهد الألعاب ، اللهم إلا مرة واحدة حين ذهبت لترى البرزخ (١) ، ولم تفصل عنها لتقصد إلى أى مكان آخر ، إلا إذا كنت في خدمة الجيش ، ولم تسافركا يسافر الناس ، ولم يدفعك حب الاستطلاع إلى رؤ مة الدول الأخرى لتلم بقوانينها ؛ فقد اختصصتنا بحبك لمتجاوز به حدود دولتنا فكنا نحن أصفياءك الخلصين ، وقد رضيت يحكمنا إياك . إن هذه هي الدولة التي أعقبت فيها أبناءك ، وإن ذلك لينهض دليلا على رضاك . هذا وقد كنت تستطيع لو أردت أن تقرر عقو بة النني أثناء الحجاكمة ، و إن كان الآن ثمة دولة تفاق دونك أبوامها فقد كانت حينئذ تسمح بذهابك إليها ، ولكنك ادعيت أنك تؤثر الموت على النفي ، وأَنك لم تبتئس من الموت ، ولكن هأنت ذا الآن قد أنسيت تلك العواطف الجيلة ، وترفض أن تحترمنا — نحز القوانين ، التي أنت هادمها ، وإنك الآن لتفعل ما لا يفعله إلا العبد الخسيس ، فتولى أدبارك هاربا من العقود والعهود التي قطعتها على نفسك باعتبارك واحداً من أبناء الوطن ؛ فأجب لنا أولا عن هذا السؤال: أنحن صادقون في القول بأنك اتفةت على أن تحكم وفقا لنا ، بالفعل لابالقول فقط ؟ أهــذا حق أم

 <sup>(</sup>۱) یرجح آن المقصود هنا برزخ کورنث الذی یصل شبه جزیرة المورة بشبه جزیرة البلقان ، وبقربه تقم آئینا

كذب ؟ بماذا نجيب عن ذلك يا أفريطون ألسنا مضطوين إلى النسلم ؟

أقر يطون : ليس عن ذلك منصرف يا سقراط

سقراط : أفلن تقول القوانين إذن : « إنك ياسقراظ ناقض للوأثيق والمهود التي أخذتها معنا على نفسك اختياراً ، فما كنت في أخذها عجلان ولا مجبراً ولا مخدوعاً ، ولكنك لىثت سمين عاماً تفكر فيها ، وكنت خلالها تستطيع أن تفادر المدينة إن كنا لم نصادف من نفسك قبولاً ، أو كنت قد رأيت فما اتنقنا عليه إجحافاً بك . كنت في ذلك مخيراً ، وكان في مقدورك أن ترحل إما إلى لاقيديمون أو إلى كريت اللتين كثيراً ما امتدحتهما لحسن حكومتهما ، أو ترحل إلى أية دولة أجنبية بونانية أخرى . ولكنك كنت تبدو ، أكثر من سائر الأثينيين جيماً ، شفوفاً بالدولة ، أو بعبارة أخرى ، بنا — أى بقوانينها (إذ من ذا الذي يحب دولة لا قوانين لماً) فلم تتز حزح عنها قط، ولم يكن النُّمي ، والمُرج ، والمقعدون ، بأكثر منك قبوعاً بها ؟ وهأنت ذا الآن تفر ناقضاً ما قطعته من عهود . ما هكذا يا سقراط إن أردت بنا انتصاحا ، لا تدع نفسكْ بهروبك من المدينــة موضغ ألسخرية

« وحسبك أن ترى أى خير تقدمه لنفسك أو لأصدقائك ، إن أنت اعتديت أو أخطأت على هـندا الوجه ؟ أما أصدقاؤك فالأرجع أن يُشَرّدوا نفيا ، وأن يسلبوا حق انتسابهم للوطن ، أو أن يفقدوا أملاكهم . أما عن نفسك أنت ، فلو تسللت إلى إخدى المدن المجاورة ، إلى طيبة ، أو ميفارا مثلاً ، وهما مدينتان تسيطر عليهما خكومة حازمة ، فستدخلهما عدوا يا سقراط وستناصبك حكومتاها الفداء ، وسينظر إليك أبناؤها الوطنيون بعين ملؤها الشر لأنك هادم للقوانين ، وسيقر في عقول القضاة أنهنه كانوا في إدانتهم إياك عدولاً . فأغلب الظن أن يكون مفسد القوانين مفسداً للشبان ، وأن يكون بلاء ينزل بالغفلة المنظمة ، ومن ذوى الفضل من الرجال ، ولكن أيكون الوجود حقيقا بالبقاء على هذه الحال ؟ أم أنك ستغشى هؤلاء الناس في صَفاقة يا سقراط لتتحدث إليهم ؟ ومَا ذَا أَلَت قائل لهم ؟ أَفتقول ما تقوله هنا من أن الفضيلة والعلمالة والتقاليد والقوانين أنفس مَا أَنْهُمْ بِهِ عَلَى النَّاسِ ؟ أَيكُونَ فَالْكُ مِنْكَ جَيلًا ؟ كَلَّا وَلَارِيبٍ. أما إن فروت من الدول ذوات الحكم الحازم ، إلى تساليا حيث أَصْدَقَاءَ أَلَوْ يَطُونَ ، وحيثالإباحية وَالْفَوْضَى ، فَسَيْجِدُونَ مُتَاعًا

في قصة هرو بك من السجن ، مضافا إليها ما يبعث على السخر مة من التفصيل عن كيفية تنكرك في جلد عنزة أو ماعداه من أسباب التنكر ، وعما بدلته من ملامحك كما جرت بذلك عادة الآبةين — ليس ذلك كله ببعيــد ، ولكن ألن تجد هناك م.. بذكرك بأنك وأنت هــذا الشيخ الــكهل، قد نقضت أشد القوانين تقديسا ، من أجل رغمة حقيرة في استزادة الحياة زيادة ضئيلة ؟ قد لا تجد إذا استرضيتهم ، ولكن لا تلبث أن تثور منهم سورة النضب ، حتى يصكوا مسمعيك عا يجالك عاراً . إنك ستعيش ، ولكن كيف ؟ متملَّقا للناس جيعا وخادما للناس جيعا . وماذا أنت صانع ؟ — ستأكل في تساليا وتشرب ، لأنك قد غادرت البلاد لكي تصيب في الغربة طماما لفدائك ، وأن ترى ستكون تلك العواطف الجيلة التي تبديها حول العدل والفضيلة ؟ قل إنك راغب في الحياة من أجل أبنائك لتتعهدهم تربية و إنشاء - ، ولكن أأنت مصطحبهم إلى تساليا ، فتقضى عليهم بذلك ألا يكونوا أبناء الوطن الأثيني ؟ أذلك ماستمنحهم إياه من نفع ؟ أم أنت تاركهم واثقا بأنهم سيكونون أحسن رعاية وتربية ما دمت أنت حيا ، حتى ولوكنت غائبًا عنهم ، إذ يعني . بهم أصدقاؤك ؟ هل تخيل لنفسك أنهم سيعنون بهم ماأقت في تساليا ، أما إن صرت من أهل العالم الآخر ، فلن يعنوا بهم ؟ كلا ، فإن كان من يسمون أنفسهم أصدقاء ، أصدقاءك حقا ، فإنهم لاشك معنيون بأبنائك

« اصْع إلينا إذن يا سقراط ، محن الذين أنشأناك . لا تفكر في الحياة والأبناء أولاً ، وفي العمدل آخراً ، بل فكر في العدل أولاً ، وارج أن تصيب البراءة عند ولاة العالم الأدبي . فان فعلت ما يأمرك مه أقر يطون ، فلن تكون أنت ولا من يتعلق مك كائنا من كان ، أسعد أو أقدس أو أعدل في هذه الحياة ولا في أية حياة أخرى . فارحل الآن بريئاً ، مجاهداً لا فاعلا للرذيلة ، ضحية الناس لا ضحية القوانين . أما إن صممت أن ترد الشر بالشر والضر بالضر ، ناقضا ما قطعته أمامنا على نفسك من عهود ومواثيق ، مسيئا إلى أولشك الذين ينبغي ألا يمسهم من إساءتك إلا أقلها ، أعنى نفسك ، وأصدقاءك ، ووطنك ، ونحن فسننقم عليك ما دمت حيا ، وستستقبلك قوانين العالم الأدنى وهى إخوتنا ، عدوًا ، لأمها ستعلم أنك لم تدخر وسعا في هدمنا . إِصغ إذن الينا ، لا إلى أقر يطون »

هذا هو الصوت الذي كأني به يهمس في مسمى ، كما تفعل نغات القيثارة في آذات المتصوف . أقول إن هذا هو الصوت

الذى يدوى فى أذنى فيمنعنى من أن أستمع إلى أى صوت سواه و إنى لأعلم أن كل ما قد تقوله بمد هـذا سيذهب أدراج الرياح ومع هذا ، تكلم إن كان لديك ما تقوله

أقريطون : ليس لدى ما أقوله يا سقراط ســقراط : درنى إذن أتبع ما توحى مه إلى إرادة الله

## مقدمة « فيدون »

مات سقراط ، ثم انقضت بعد موته شهور أوسنين ، فعالمب إلى فيدون ، وهو التلميذ المحبب إلى أستاذه ، أن يقص على أهل « فليوس » كيف قضى سقراط ، وكيف أنفق أخريات ساعاته ، فاستجاب فيدون ، وقص هـ فا الحوار الذى نقدم له ، و إذن فالحاورة قد صيغت بالفرورة فى أسلوب القصة ، لأنه كان لا بد لفيدون أن يصف سقراط فى حديثه وحركاته ، فلم يفته فيا روى أدق التفصيلات وكان السامعون يتابعون الحديث فى شغف أدق التقل عن شغف راويه

حكم على سقراط بالموت ، وكان لا بد له أن ينتظر في سجنه حتى تعود السفينة المقدسة من « ديلوس » ، وهى رحلة تستغرق ثلاثين يوما ، اتخدها الأثينيون شهراً حراماً لا يجوز القتل خلاله . فأنفق سقراط هذه الأيام يتحدث إلى صفوة مختارة من تلاميده . فلما انتهى الشهر الحرم ، أقبل التلامية في ساعة باكرة لكى يحاوروا سقراط الحوار الأخير ، وكان بين الحاضرين «سمياس» يحاوروا سقراط الحوار الأخير ، وكان بين الحاضرين «سمياس» و « أقر يطون » وحارس السجن الذي اختاره

أفلاطون ليصور به تأثير سقراط في عامة الناس

لم يكد يدخل هؤلاء التلاميذ والأصدقاء غرفة سقراط حتير هم هذا بإرسال زوجته وأبنائه — وكانوا في زيارته — إلى الدار لكي يتفرغ إلى محادثة أصدقائه ، وكان ساعتثذ قد حُلَّت عنه القيود لتوَّه فانتهز هذه الفرصة وبدأ الحديث بأن لاحظ أن اللذة تعقب الألم (وهنا ينبغي أن نلاحظ أن أفلاطون عهد بذلك إلى نظريته التي سيبسطها فما بعد عن تعاقب الأضداد) ، فيقول عن اللذة والألم إنهما كاما جديرين أن يمثلهما « إيسوب » في قصة فيصورها مخلوقاً ذا رأسين ، فاستدعى ذكر « إيسوب » سؤالاً ألقاه «سيبيس » يسأل سقراط عن العلة التي دفعته إلى قرض الشعر فالسجن - إذكان يحاول أن ينظم قصص إيسوب شعراً - مع أنه لم يكن شاعراً ، فأجاب سقراط بأنه إنما لجأ إلى ذلك لأنه أنذر مرات عدة في أحلامه بوجوب ممارسته الموسيق، ولماكان حينئذ يدنو من الموت أراد أن يتحوط لنفسه فينفذ إرادة النذير الذي أهاب به في رؤاه تنفيذاً حرفيا من ناحية ، وروحيا من ناحية أخرى بنظمه للشعر و بتعليمه لافاسفة ، و يستطرد سقراط في الحديث فيذكر الموت والرغبة فيه مِع تحريم الانتحار لعدم شرعيته ، فيسأل « سيبيس » لماذا يكون الانتحار في رأى الناس خطيئة إذا كان الموت خيراً ؟ فيجيبه سقراط بأن الإنسان سحين لا مجوز له شرعاً أن يفتح باب سحنه بنفسه ليفر هارباً ، وثانياً لأن الإنسان ليس ملكاً لنفسه ولكنه ملك للآلمة ، فليس له الحق إذن في أن يتصرف فيما ليس ملكا له ؟ فيسأل «سيبيس» قائلاً لمــاذا يرغب الإنسان في الموت ما دام ملكاً للآلمة مع أنه بذلك سيغادر أصدقاءه (هو هنا يعرض بسقراط) فيقول ستقراط إن الإنسان يرغب في الموت الأنه سيكون في حاية الآلهة وهو من غير شك لا يستطيع أن يعني بنفسه كما تعنى به الآلهة . . . ثم يستطرد سفراط فيقول إن الفيلسوف يريد الموت ، ولكن ليس معنى الموت الذي يريده الفيلسوف هو ما يفهمه الناس، فما معناه إذن ؟ الموت هو انفصال الروح عن الجسد ، والفيلسوف يريد هذا النوع من الانفصال لأنه يود أن يتحرر من عالم اللذة الجسدية ومن الحواس التي تشوش التفكير العقلي . إن الفيلسوف يريد أن يتخلص من عينيه وأذنيه ليشهد الحقيقة بضوء العقل وحده . فكل ما يصيب الناس من شروكل ما ينغمسون فيه من أسباب الفجور وألوان الرغبة إنما مصدره الجسد ، والموت هو الذي ينجيه من تلك المفاسد التي لا يستطيم وهو حيَّ أن يتخلص منها ، فإذا كان الفيلسوف يريد هذا الانفصال ويتمناه فهل يندم إذا حانت ساعته ؟ إذا كان ميتاً فى حياته فلماذا يخشى هذا النوع الثانى من الموت مع أنه وحده السبيل إلى مشاهدة الحكمة فى صفائها ؟

هذا إلى أن سقراط يخالف سائر الناس فى رأيه عن الخير والشر ، فالناس شجعان حين يخشون خطراً أعظم مما يقبلون عليه بشجاعتهم ، وهم معتدلون حين ينشدون باعتدالهم لذة أعظم من اللذة التى يصيبونها فى إسرافهم ، فأما الفيلسوف فيزدرى هذه الموازنة بين اللذة والألم ، لأنها موازنة تصلح لتبادل السلع فى التجارة ولكنها لا تصلح لتبادل الفضائل بحال من الأحوال ، فالفيلسوف لايعتبر الفضائل جيماً بكل مافيها من حكمة إلا وسائل تطهير للروح ، وفى سبيل هذا التطهير الروحى يقبل سقراط على الموت راضيا

ولسكن ألا يُحشى أن تغنى الروح إذا ما فارقت جسدها كا يتلاشى الدخان أوكا يتبعثر الهواء ؟ فيجيب سقراط على هذا الاعتراض أولاً بأن يحتج قبل كل شيء بما ذهب إليه رجال للذهب الأورفى منذ القدم من أن أرواح الموتى كاثنة فى العالم الأدنى، وأن الأحياء إنما يستمدون أرواحهم منها، وهنا يحاول سقراط أن يؤيد هذا المذهب برأى فلسنى وهو أن الأضداد كلها

- كالأصغر والأكبر والأضعف والأقوى ، والنائم والمستيقظ ، والحياة والموت - يتولد أحدها من الآخر ، ويستحيل أن تكون علية التوليد هذه مجرد انتقال من ضد إلى ضده وكنى ، أعنى مثلاً أن تنتقل الحياة إلى الموت ثم يقف الأمم عند هذا الحد ، إذ لو صح ذلك لانتهى كل شىء إلى الموت ، ولما أمكن لدورة الطبيعة أن تتم إلا إذا انتقل الموت بدوره إلى الحياة ، فيصدر الأحياء عن الأموات كما يعود هؤلاء الأحياء أنفسهم فيمضون إلى عالم الأموات

وهنا يسوق أفلاطون نظريته فى التذكر ليؤيد بها وجود الرح قبل حلولها بالجسد، وهو يقيم البراهين على هذه النظرية، وأول برهان يساق لذلك أنك تستطيع أن تستنتج من الجاهل بعض النتأمج الرياضية الصحيحة بأن ترسم له شكلا هندسيا وتأخذ فى سؤاله فيحيبك بالعلم الصحيح ولا يكون ذلك إلا أن يكون العلم الرياضي كامناً فى الروح ، والبرهان الثانى ما للروح من مقدرة على ترابط المعانى ، أى استثارة بعضها ببعض ، فترى سمياس مثلا فيسذ كرك ذلك بعيبيس ، أو ترى صورة سمياس فنذكر بذلك سمياس نفسه ، كذلك قد ترى القيثارة فتذكرك بالعازف عليها ، وقد ترى القطع المتساوية من الخشب أو الحجر

فيستدعى ذلك في نفسك فكرة سامية هي فكرة المساواة المطلقة ، وجدير بنا في هذا الموضع أن نلاحظ أن الأشياء المادية المتساوية لايبلغ تساويها مبلغ فكرة المساواة المطلقة التي نقارن مها تلك الأشياء ونتخذها مقياساً لها ، ولماكان المقياس لا مد أن يكون سابقاً للشيء المقيس ، وجب أن تكون فكرة المساواة أسبق من التساويات المادية . وإذا كانت سابقة لها فهي كذلك أسبق من الحواس التي أدركتها ، وإذن فقد أوتيناها قبل الميلاد ، أو ساعة الميلاد نفسها ، ولكن الناس جميعاً لا يعرفون شيئًا إلا إذا اســـــنـــ كروه ، فمتى أنْسوا العلم إن كانوا قد أوتوه ساعة الميلاد ؟ هل يعقل أن يوهبوه ويسلبوه فى لحظة بعينها ؟ وإِذَن فلم يبق إلا أن يكون العلم مفطوراً في الروح قبل الميــــلاد أى قبل حلولها بالجسد . وهذا دليل على وجود الروح قبل اتصالها بالجســد ، وأنهاكانت حينئذ على شيء من الذكاء والإدراك ، و إذا صح ذلك فقد صدقت نظرية المُثل كلها

فيمترض سمياس وسيبيس بأن هذه الأدلة إنما تبرهن على وجود الروح قبل اتصالها بالجسد ولكنها لا تدل على خلودها بعد انفصالها عنه ، فيرد سقراط عليهما بأن يذكرها بما اتفقوا عليه جميعا منذ حين بشأن الأضداد وما يتبع ذلك من اشتقاق

الأحياء من الأموات . أما أن نخشى على الروح أن يبددها الهواء عند رحيلها ، لاسيا إن كانت الريح عاصفة ، فتفنى بذلك وتزول ، فخوف لا يعتمد على أساس صحيح . ولنسائل أنفسنا : أي الأشياء يجوز عليه التحلل والفساد ؛ أهو البسيط أم المركب ؟ الثابت أم المتغير؟ الفكرة الخفية أم المرئى المحسوس؟ لاشك في أن المركب المتغير المرئى هو ما يجوز عليه الفساد ، وذلك هوالجسم ، أما الروح وهي فكرة خالصة لا تعرف التغير والتبدل فلا يعتربها الفساد . هــذا إلى أن الروح تأمر والجسم يطيع ، و إذن فالروح شبيهة بالألهى الخالد ، وأما الجسد فقريب من الزائل الغاني . وهكذا مهما قلبت وجهة النظر رأيت الروح تصور القــداسة والخلود ، والجسد يصور الحصائص البشرية الفانيسة ، فبينا ترى الجسد يتعرض للتحلل السريع تركى الروح تستعصى على الفساد ، أو تكاد تستعصى عليه ، ومع ذلك فقد يمكن للجسد أن يصان بالتحنيط حينا طويلا من الدهر ، فهل نحتمل للروح بعد ذلك أن تفنى وتتبعثر في الهواء وهي في طريقها إلى الله الخيّرالحكيم ؟ إن الروح بمدالموت تتجمع في نفسها وترتفع عن الجسد وتتخلص من أدران الناس وسخفهم لتعيش مع الآلهة إلى الأبد

أما الروح التي دنستها الصفات الجســدية وأثقلتها ، والتي

لا تمصر إلا بأعين الحواس والتي انغمست في الشهوات الجسدية فيتمذر علمها بعدئذ أن تتجرد ؛ مثل هذه الروح تخاف الدنو من العالم الأدنى فتتلكأ وتتثاقل حول المقابر ، مشفقة أن تفارق الجسد الذي أحبته ، فتراها تدور حول الرموس في صورة الجن ، وبمكن للعين البشرية أن تراها لأنها تكون مشبعة بالمــادة حتى تنقلب شيئاً محسوساً ، وينتهي مها الأمر أن تتقدص حيوانا تتفق طبيعته مع حياتها الأولى ، حياة الحس والمادة ، فتتقمص حمارا أو ذئبا أو حدأة . وأسعد هذه الأرواح الأرضية ما مارس منها ` الفضيلة بغير فلسفة ، ويؤذِّ لهذا الضرب من الأرواح أن يتقمص حيوانا وديع الطبائع ذا نظم اجتماعية كالنمل والنحل ... والفيلسوف وحده هو الذي يرحل نقيا طاهرا ، وهو وحده الذي يؤذن له أن يضاف إلى عشيرة الآلهة ، وذلك ما يدعو إلى الترفم عن شهوات الجسد، فهو لا يمتنع عن تلك الشهوات خشية الخسارة والعاركما يفعل سائر الناس ، بل لأنه يريد ألا يمتزج بالمادة حتى لا تثقله في رحلته الروحية بعد الموت . لقد كان الفيلسوف في حياته مكبلا بما يكبل سائر الناس من أغلال الجسد ، ولكن الفلسفة تحدثت إليه فأصغى إلى حديثها ، فكانت خلاصا له من هذا العنصر الجسدى الدنىء ، وأزجت عن بصيرته غـــاثم العواطف وخداع الحواس . وبذلك استطاعت روحه أن تنجو من تأثير اللذائذ والآلام ، التى من خصائصها أن تربط الروح بالجسدكانها المسامير ، لارغبسة منه فى أن يظفر بلذة أعظم ، ولكن لأنه يعلم أنه لا يستطيع أن يشهد ضوء الحقيقة إلا إذا هدأ وتحرر من قيود الجد

ولكن ذلك لا يزيل الشك عند سمياس وسيبيس ، ومم ذلك فلم يمترضا ، فيستطرد سقراط متعجبا كيف يحاول أصدقاؤه أن يصرفوه عن رغبة الموت ، ولماذا لا يكون كالتم ( Swan ) الذي ينفق حياته كلها في الإنشاد حتى إذا ما جاءه الموت ارداد إنشادا بلكان أشجى في غنائه منه في أي وقت مضي ؟.. وهنا يقول سمياس إن الحقيقة و إن تكن مستحيلة الإدراك في صورتها الإلهية ، غير أنه من الضعف ألا يحاول الإنسان أن يدرك منها أقرم ما يستطيع البشر إدراكه ، و إن ذلك ليكفيه ليتخذ منه فلـكا يسبح عليـه في خضم الحياة ، ويمضى في بسط إشكاله قائلاً : لقد أقمنا الدليل على أن الروح خنية لا تُرى ، وأنها غير مجسدة ، وأنها لذلك خالدة بعــد انفصالها عن الجسد وموجودة قبل اتصالها به ، ولكن ألسنا نزعم أنها عبارة عن انسجام ، و إذن فيكون ما يربطها بالجسد هو ما يربط النغمة بالقيثارة ؟ فما القول إذا كانت النغمة لا تبقى بعد فناء القيثارة ؟ وهمنا يتقدم سيبيس أيضا باعتراض بسوقه في تشبيه كافعل سمياس باعتراضه ، فسلم أن الروح أطول بقاء من الجســد ، غير أنه اعترض بأن طول بقاء الروح بالنسبة لبقاء الجسد لاينهض دليلا على خلودها ، لأننا لو فرضنا أن الروح ستبقى وستحل فى جسد آخر ثم فى ثالث ورابع وهكذا ، فماذا يمنع أن يصيبها الفناء بعد هذا كله ؟ أليس من الجائز أن تفني الروح في إحدى هذه المرات ويبقي آخر جسد حلت فيه مدة بعد فناء الروح ، كما يقال في المطاف الذي يبقي بعد فناء ناسجه مع أن الناسج أطول بقاء من عطافه الذي ينسجه ، فإن من يريد البرهنة على خلود الروح لا يكني أن يقصر برهانه على أن الروح أطول بقاء من الجسد ، أو أنها أطول بقاء من أجساد عدة ، بل لا بد من إقامة الدليل على أنها دائمة بعد أن ُتُفْنَى کُلُّ مَا تَحَلَّ فَيهِ مِن أَجِسَاد

إن الناس يميلون إلى مخادعة بعضهم بعضا، ويكره المخدوع منهم أن يثق بأحد، إذ يخيل إليه أنه مادام قد نصبت له شراك الحداع فانحدع فليس بين الناس إطلاقاً من يُركن إليه ويوثق به ؟ و إنه لما يؤسف له أن ينظر بعضتا إلى الأدلة نظرته إلى الناس، فلم فلا يؤمنون بكل ما يقام لهم من البراهين لأن أحدا قد ألبس لهم

الباطل بالحق . ولكنا لا ينبغى بحال أن نمادى الناس جميما لأننا نكره واحدا أو جماعة من الناس ، ولا أن نمقت الأدلة كلما لأننا نمقت طائفة معينة من الأدلة ، فليس المسئول عن النقص والخطأ هو الأدلة نفسها بل نحن أنفسنا ، ولما كان سقراط على حافة الموت فهو يخشى أن يكون ظرفه الخاص داعياً لتحيزه وميله إلى تصديق برهان الخلود ، وهو لذلك يستحث أصدقاءه أن يختبروا قوله و يفندوه ما وسمهم التفنيد

فلا يلبث سمياس وسيبيس أن يعيدا اعتراضهما ، فيقول سمياس إنه لا ينكر أزلية الروح ، ولكنه في الوقت نفسه يرى الروح عبارة عن انسجام الجسد ، غير أنه يجد في التسليم بأزلية الروح نقضا لكونها انسجاما الجسد ، وذلك لأن الانسجام معلول في حين أن الروح علة وليست بمعـــلول . الانسجام يتبع وجود القيثارة ، أما الروح فتستتبع وجود الجسد ، والانسجام تتفاوت درجاته وليس للروح درجات ، إذ لا مبرر أن تكون روح أفضل من روح . و إلا فما معنى هذا التفاضل ؟ أيكون معناه تفاوتاً في درجة انسجامها ؟ ولكن الروح لا تقبـــل التدرج وإذن فيستحيل أن تكون روح أكثر أو أقل انسجاما من روح أخرى . هذا إلى أن الروح لا تنفك تقاوم ميول الجسد

ورغباته ، وهذه المقاومة لا تتفق مع قولنا إنها انسجام الجسد وهنا يلاحظ سقراط أن اعتراض سيبيس هــذا يتناول مشكلة السببية كلها، ويرجو سامعيه أن يأذبوا له أن يقص علمهم تجربته في هذا الموضوع . فقد كان يدرس علم الطبيعة أيام صياه وأخذ حينئذ يبحث في كون الحيوان وفساده وفي أصل الفكر ، حتى انتهى به الأمر إلى الشك في صمة البديهية القائلة بأن النمو نتيجة الأكل والشرب ، فلم يتردد فيأن يعرض عن هذا الموضوع موقناً أنه لم يخلق لمثل هذه البحوث . كذلك أر بكته المقارنة بين الأشياء كما حيرته فكرة العدد ، فقد خيل إليه في أول الأمر أنه يفهم الفرق بين الأكبر والأصغر، وأن العشرة أكبر من الثمانية باثنين وما إلى ذلك ؛ أما الآن فهو يرى في هذه الآراء شيئاً من التناقض : فكيف تمكن قسمة الواحد إلى اثنين أو تكوين الواحد من اثنين ؟ لم يستطم سقراط أن يفسر هذا الإشكال

ولقد سمع سقراط مصادفة قارئاً يقرأ كتاباً لأنا كسجوراس يقول فيه إن العقل سبب كل شيء فسأل نفسه : إذا كان العقل سبب كل شيء ، فهو من غير شك يسيطر على كل شيء و يسير به نحو الأفضل . ورجا سقراط أن يجد عند هذا العلم الجديد أنا كسجوراس ما يوضح له هذا «الأفضل » في الإنسان والطبيعة ، ولكن سرعان ما خاب رجاؤه ، إذ ألني صديقه الجديد مخطئاً غير منسجم الفكر باتخاذه العقل سبباً للأشياء ، فقوله هذا مساو لقولك إن سقراط جالس في هذا المكان المعين ، لأنه مصنوع من عظام وعضلات . و بديهي أن ليس ذلك هوالسبب ، فالسبب الحقيق هوأن الأثينين قد رأوا من الخيرأن يحكموا عليه بالإعدام، وأنه رأى من الخيرأن يجي وإلى حيث هو لينتظر تنفيذ الإعدام ، فلو أنه سمح لعظامه وعضلاته أن تفعل ما تشاء وما تراه واجباً ، لنفرت من ذلك المكان منذ زمن بعيد . وإذن فلا ريب في أن في هذا القول خلطاً كثيراً بين السبب والحالة ، ويؤدي هــذا الخلط بالناس إلى نظريات خاطئة في وضع الأرض وحركاتها . فليس بين الناس من يعلم ما هو «الأفضل» الذي تسمى إليه الدنيا ، والذي هو علة تحركها

ويقول سـقراط إن التأمل فى طبائع الأشياء تأملا مباشراً قد يضر ويؤذى كما يؤذى العين أن تنظر إلى الشمس أثناء كسوفها ، فإذا أردت أن ترى الشمس فى هذه الحالة وجب أن تأخذ لنفسك الحيطة اتقاء للأذى فتكتنى بالنظر إلى صورة الشمس المنعكسة على سطح الماء أو على سطح المرآة ، وكذلك إذا أردت أن تنظر فى طبائع الأشياء فلا ينبغى أن تتجه بروحك إلى

الأشياء نفسها و إلا أصيبت روحك بالأذى ، وجسبك أن تتأمل في المُثُل لترى الوجود خلالها .

و يعتقد سقراط أنك إذا سلمت بوجود النشل هانت عليك البرهنة على خلود الروح ، ثم يطلب إلى مناقشيه أن يسلموا معه بشى اتخر وذلك أن الجال سبب الجيل والعظمة سبب العظيم والصغر سبب الصغير ، وهكذا قل عن سائر الأشياء ، ثم يمضى يشرح لتلاميذه كيف تتعاون النمثل المتناقضة على الوجود ولكنها لا توجد معاً فى شىء واحد بعينه ، فقد يقال مثلا إن سمياس له كبر وصغر فى آن واحد لأنه أكبر من سقراط ، وأصغر من فيدون ، ولكن سمياس ليس فى حقيقة الأمم كبيراً وصغيراً فى وقت واحد ، إنما يكون كذلك إذا قورن بغيدون وسقراط ، وأمداد يطرد أحدها الآخر ، فإن كان الشخص صغيراً لزم الأيكون كبيراً ، إذ الصغر الكان فيه يطرد عنه الكبر الكبر عليه الكبر الكبر عليه الكبر عليه الكبر الكبر عليه الكبر المناهدة الكبر المناهد عليه الكبر الأيكون كبيراً ، إذ الصغر الكان فيه يطرد عنه الكبر

وهنا يلاحظ أحد الحضور أن هذا القول يناقض ما سلموا به من قبل وهو أن الأضداد تولد أضدادها ، فيجيب سقراط بأن ذلك يصدق على الأضداد الحسية فقط ، ولاينصبُّ على الأضداد المسلية للأحياء والأموات ولكنه لايصح في الحياة والموات ولكنه لايصح في الحياة والموت والكلم عن مطاردة

الأضداد بعضها لبعض فيقول إن تلك المطاردة لا تقم في الأضداد نفسها فقط بل في الأشياء المتصلة بها أيضاً على أن يكون اتصالها بها قو يا ودأعاً ، مثال ذلك أن الرودة والحرارة ضدان ، وكذلك النار التي لا تنفصل عن الحرارة ضد البرودة ، ولا عكى أن توحد معها جنباً إلى جنب ، والثلج الذي لا ينفصل عن البرودة ضد للحرارة ، و يستحيل أن يوجد معها ، كذلك العدد ثلاثة بطرد المدد أربعة ، لأن الأول عدد فردى والثاني عدد زوحي ، والفردى ضــد الزوحي ، و بذلك نستطيع أن نخطو خطوة إلى الأمام ؛ فنقول إن الفردي لا يتضمن الزوحي ، وليس هــذا فحسب ، ولكن العدد ثلاثة الذي يساهم في الفردية لا يتضمن الزوحي، وعلى هذا القياس يمكنك أن تقول إن الحياة لا تتضمن الموت ، ولا يقتصر الأمر على هــذا ، بل إن الروح الذي من صفاته اللازمة الحياة يستحيل أن يتضمن الموت ، و إن ما تكون الحياة صفته اللازمة لا يكون قابلا للفناء بحكم مدلول اللفظ نفسه. إنه إذا كان مدلم الفردية غير قابل للزوال ؛ فالعدد ثلاثة إذن لن يفني ، ولكنه يتوارى فقط إذا اقترب منه مبدأ الزوجية ، وكذلك الخالد لايقبل الفناء ، والروح عنـــد اقتراب الموت لا تفني ، ولكنها تتواري فحسب

هكذا أجاب سقراط عن اعتراضات محاوريه ، ثم انتقل إلى التطبيق فقال : إذا كانت الروح خالدة ، فكيف ينبغى لنا أن نكون ، إذا لم يكن الإنسان محدوداً بعمره ، وكان أبديا خالداً ، قلن يتخلص الشرير من شره بالموت ؛ لأن الموت ليس نهاية وجوده ، فكل إنسان يحمل معه إلى العالم الأدنى ماهيته ، وذلك لأن الروح تتقدم بعد الموت إلى الحاكمة ، فإن كانت روحاً حكيمة اهتدت في طريقها إلى العالم الآخر ، بمكت أمين فلا تضل طريقها ، أما الروح الدنسة فتتخبط هنا وهنالك دون أن تجد لها رفيقاً يؤنسها أو دليلا يهديها

وينتقل سقراط بعدثذ إلى وصف الأرض ووصف العالم الأدنى وكيف يلاق الأشرار عذابهم، والأبرار جزاءهم وثوابهم، ويستدرك سقراط بعد وصف مطنب فيؤكد أن هذا الوصف الذى قدمه لا يتحتم أن يكون دقيقاً مضبوطاً ، بل إنه يصور به شيئاً كالحقيقة لا أكثر

وأزفت ساعة الموت فسأله سائل كيف يريد أن يُدفن بعد موته ، فأبى أن يجيب عن ذلك قائلا : إنهم لن يدفنوه هو بل سيدفنون جسده الميت وحده ، ثم يجرع بعد ذلك كأس السم ، و إذ هو يلفظ أنفاسه الأخيرة تقدم إلى أصدقائه بطلب أخير لم تستطع الأجيال المقبلة أن تفسره ، فقد قال فى شىء من التهكم إن عليه واجباً دينيا صغيراً لم يؤده بعد ، و رجا أصدقاءه أن يؤدوه نيابة عنه ، ولعله كان يريد أنه بموته إنما يستقبل السعادة والعافية فعليه أن يقدم للآلهة آية شكره وولائه ، أو لعله أراد ألا يرحل وفى ضميره لذعة من التقصير الدينى

## 

أشخاص الحوار

فيدون ( وهو راوي الحوار إلى اشكراتس من أهالى فليوس ) . سقراط . أبولودورس . سمياس . سبيس . أقريطون . حارس السجن مكيا<u>ن الحوار</u> : سجن سقراط

مكان الرواية : مدينة فليوس

أشكراتس: أى فيدون! هل كنت بنفسك فى السجن مع سقراط يوم تجرع السم؟

فيدون : نعم كنت يا اشكراتس

أشكراتس أود لو حدثتنى عن موته ، ماذا قال فى ساعاته الأخيرة ؟ لقد أنبئنا أنه مات باجتراعه السم ، ثم لم يعلم أحد منا فوق ذلك شيئاً ، فليس ثمة اليوم بين بنى فليوس من يذهب إلى أينا ، كما أن أحداً من الأثينيين لم يجد سبيله إلى فليوس منذ عهد بعيد ، ولذا لم يأتنا عنه نبأ صريح

فيدون : هل أتاك حديث الحماكة وكيف سارت ؟ أشكراتس : نم ، لقد حدثنا بعض الناس عن الحماكة ،



سقراط يحاور تلاميذه

فلم ندر لماذا نفذ فيه الإعدام بعد الإدانة بزمن طويل ،كما رأينا ، ولم ينفذ ف حينه ؟ فما علة ذلك ؟

فيدون : علتــــه حادث وقع فى اليوم السابق لححاكمته يا أشكرانس ، وهو تـكايل مؤخرة السفينة التى يبعثها الأثينيون إلى دلنى

أشكراتس: وما تلك السفينة ؟

فيدون : يروى الأثينيون أنها السفينة التي كان قد أمحر علم ا تسيوس Teseus وصحبه الشبان الأربعة عشر إلى أقر يطش ، حبث نجا و إيام ، وكان قد قيل وقتئذ إنهم نذروا لأيولو أن لو سلموا ليحجُّن إلى دلني مرة في كل عام ، وما ترال تلك العادة متصلة إلى اليوم . فهــذه الفترة كلها ، التي تنفقها السفينة في رحلتها إلى دلني ، ذهاباً و إيابا ، منذ الساعة التي يكال فيما كاهن أيولو مؤخرة السفينة ، فترة حرام ، لا يجوز للمدينــة خلالها أن تدنس أرضها بقتل أحد من الناس ؛ وكثيراً ما اعترضت السفينة ريح أخرتها ، فأرحى الإعدام أياماً طوالاً . فهـذه السفينة كما سبق لى القول قد كللت في اليوم السابق لحاكمة سقراط. فدعاه ذلك إلى أن يلبث في السجن ولم يعدم إلا بعد الإدانة يزمن طويل

أشكراتس: كيف كان موته يا فيدون ؟ ماذا مُحل وماذا قيل ؟ ومن ذا جاوره من أصدقائه ؟ أم لم يأذن لهم ذوو السلطان بالحضور فمات وحيداً ؟

فيدون : لا ، بل رافقته من أصدقائه طائفة كبيرة

أشكراتس: إن لم يكن لديك ما يشخلك ، فأرجو أن تقص على ماحدث ، دقيقاً ما استطمت إلى الدقة سبيلاً

فيدون: لاشاغل عندى ، وسأحاول أن أجيبك إلى ما مارجوت ، فليس كذلك أحب إلى من أن أكون دائم الذكر لسقراط ، سواء أكنت أنا محدثاً ، أم كنت مستمعاً إلى من يتحدث عنه

أشكرانس: لن تجد من سامعيك إلا نفوساً ترغب فيما رغبت فيه ، وإنى لآمل أن تكون دقيقاً ما وسعتك الدقة

فيدون : إنى لأذكر ما اعترانى من إحساس عجيب ، إذ كنت إلى جانبه ، لقدكنت بإزائه غليظ القاب ، يا أشكرانس ، لأنى لم أكد أصدق أنى إنما أشهد صديقاً يلفظ الروح . إن كماته وقسماته ساعة الموت ، كانت من النبل والجلد ، بحيث بدا فى ناظرى كا نه رافل فى نعيم ، فأيقنت أنه لا بد أن يكون بارتحاله إلى العالم الآخر ملبياً لدعوة من ربه ، وأنه سيصيب السعادة إذا ما بلغ ذلك العالم ، إن كان لأحد أن يعيش ثمة سعيداً ؛ فكان طبيعيا ، وتلك حاله ، ألا تأخذ في عليه الرحة ، ولكني مع ذلك لم أجد في الحوار الفلسني ( إذ كانت الفلسفة موضوع حديثنا) ما تمودت أن أجده فيه من متاع ؛ لقد كنت منتبطاً ، ولكني أحسست إلى جانب الفبطة ألماً ، أن علمت أنه لن يلبث طويلاً حتى يموت . لقد ساهمنا جميعاً في هذا الذيج المجيب من المشاعر، فكان يتناو بنا الضحك والبكاء ، ولا سيا أبولودورس لأنه سريع التأثر - هل تعرف هذا الفرب من الرجال ؟

أشكراتس: نبم

فيدون : لقد غُلب على أمره وتخاذات قواه ، وأنا نفسى ، بل وكلنا جميماً ، قد بلغ منا التأثر مبلغاً عظيما

أشكراتس : من كان الحضور ؟ في لمدن : حضر سرى أعوار د

فیدون : حضر سوی أبولو دورس من بنی أثینا ،
کریتو بولس وأبوه أقریطون ، وهرموجینس ، وأبیجینس ،
و إیشینس ، وانتستین . کذلك أکتیسبس من أهل بیانیا ،
ومینکسینوس وغیرهم کثیرون . أما أفلاطون فقد کان مریضا
فیا أظن

أَشَكُرَاتُس : أكان ثمة أحد من الغرباء ؟

فيدون : نم . كان هناك سمياس الطيبي ، وسيبيس ، وفيدونديس ، وأقليدس ، وتر ببزون الذين جاءوا من ميفارا أشكراتس : وهلكان أرسطبس وكليومبر وتس حاضرين ؟ فيدون : لا . فقد قيل إنهما كانا في أيجينا أشكراتس : ومن غير هؤلاء ؟

فيدون : هم فيا أحسب كل الحاضرين على وجه التقريب أشكراتس : وأى حديث تناولتم بالحوار ؟

فيدون : سأسوق الحـديث من أوله ، محاولاً أن تكون الرواية شاملة

ولعلك تعلم أنا قد كنا من قبل بجتمع مع الصباح الباكر في المحكمة التي جرت فيها المحاكمة ، وهي على مقر بة من السجن ، فنظل نتجاذب أطراف الحديث حتى تفتح أبواب السجن ( وقد كانوا لايبادرون بفتحها ) فندخله لننفق معظم النهار مع سقراط ، فلما كان الصبح الأخير ، بكرنا باللقاء عن الموعد المعهود (١) إذ علمنا في الليلة السالفة أن السفينة المقدسة قد عادت من دلني

<sup>(</sup>١) اضطر الأنينيون إلى تأجيسل تنفبذ الإعدام حتى تعود السفينة المقدسة من دلنى، وقد استغرقت تلك السفينة فى رحلتها ثلاثين يوما قضاها سقراط فى محاورة صفوة تلامبذه، ويشير هنا فيدون إلى أن حولاء التلاميذ قد قصدوا إلى سقراط فى سجنه مبكرين فى آخر يوم من أيامه أى حينًا علموا أن السفية بانت على مقربة من أتينا لتطول مدة الحوار الأخير

فتواعدنا على اللقاء في المكان المضروب جد مبكرين ، فما كدنا نبلغ السجن حتى طلع السجان المسئول عن حراسة السجن ، ولم يأذن لنا بالدخول ؛ بل أمرنا أن ننتظر حتى يدعونا ؛ « لأن الأحد عشر مع سقراط الآن ؟ يرفعون عنه الأغلال ، ويأمرون بأن يكون اليوم قضاؤه المحتوم » كما قال . ولم يلبث أن عاد يجيز لنا الدخول ، و إذ فعلنا ألفينا سقراط قد خلص لتوه من الأصفاد واكزانثيب<sup>(١)</sup> ، التي تعرفها ، جالسة إلى جانبه تحبل وليده بين ذراعيها ، فلم تكد تبصرنا حتى صاحت قائلة ما ينتظر أن تقوله النساء: « أواه يا سـقراط! لتلك آخر مرة يتاح لك فيها أن تنحدث إلى أصدقائك أو يتحدثون إليك » فنظر سقراط إلى أقريطون ، وقال : « من أحداً يا أقريطون أن يذهب بها إلى الدار » فساقها بعض حاشيته صارخة لادمة ، وماكادت تغيب عن النظر حتى انثني سقراط ، وكان جالساً على سريره ، وأخذ بربت على ساقه قائلا : « ما أعجب هـ ذا الشيء الذي يسمونه اللذة ، وما أغرب صلته بالألم ، الذي قد يظن أنه واللذة نقيضان لأنهما لا يجتمعان معاً في إنسان ، مع أنه لا بد لمن يلتمس أحدها أن يحمل معه الآخر؛ إنهما اثنان ، ولكنهما ينبتان معاً من

<sup>(</sup>۱) اکزانثیب می زوج سفراط

أصل واحد ، أو يتفرعان عن أرومة واحدة ، ولست أجد سبيلاً إلى الشك فى أنه لو رآها إيسوب Aesop لأنشأ عنهما قصة ، يصور فيها الله وهو يحاول أن يوفق بينهما فى الخصومة القائمة ، فإن لم يوفق شد رأسيهما إلى بعض فى وثاق واحد (١٦) ، وذلك علة أن يجىء الواحد فى أعقاب أخيه ، كما شاهدت فى نفسى ، إذ أحسست لذة فى ساقى جاءت فى أثر الألم الذى أحدثه القيد فيها (٢)

وهنا قال سببيس : كم يسرنى حقا يا سقراط أن تذكر إيسوب، فقد ذكرنى ذلك بمسألة طرحها بعض الناس واستجابى عنها أفينوس الشاعر أمس الأول ، ولا ريب فى أنه سيعود أن نانية إلى السؤال ، فحدثنى بماذا أجيبه ، إن كنت تحب أن يظفر بالجواب . إنه أراد أن يعرف لماذا ، وأنت رهين السجن ، ولم تكتب من قبل بيتاً واحداً من الشعر ، تنظم قصص إيسوب وتنشئ تلك الأنشودة إجلالاً لأبولو

 <sup>(</sup>۱) أى خلقهما فى حيوان واحد ذى رأسين ، إشارة إلى شــدة
 الاتصال بينهما

 <sup>(</sup>۲) تعمد أفلاطون أن يسوق على لسان سقراط هذه الملاحظة ، أى
 أن اللذة تعقب الألم ، تمهيدا لنظريته في النبادل بين الأضداد ، التي سيجىء ذكرها بعد في هذا الحوار

فَأَجَابِ أَنْ حَدِّنُهُ يَا سِيبِس بِأَنَّى لَمْ أَفَكُم فِي مُنافَسَتِه ومنافسة أشعاره ، وحق ما أقول ، لأننى كنت أعلم أن لا قبل لى بذلك ، إنما أردت أن أرى هل أستطيع أن أمحو وهما أحسسته عن بعض الرؤى ، فلكم أشارت إلى هواتف الأحلام في أيام الحياة « بأنني سأنشي ً الموسيقي » وقد كان يطوف بي هذا الطلم في صور متباينة ، ولكنه لازم عبارة بعينها ينطق بها أو بمـاً يقرب منها دائماً: أنشى الموسيقي وتمهدها بالنماء ، هكذا كانت تهتف الرؤيا ، وقد خيل إلى منذ ذلك الحين أنها لم ترد بذلك إلا أن تحفرني وتبعثني على دراسة الفلسفة التي كانت دوماً قصد الرميِّ من حياتي ، والتي هي أسمى جوانب الموسيق وأرفعها شأنا فكما ترى النظارة في حلبة السباق يهيبون بالمتسابق المتحمس أن يجرى مع أنه يجرى فعلا ، كذلك كانت رؤياى تأمرنى أنأؤدى ماكنت بالفعل قائماً بأدائه ، ولكنى لم أكن على يقين من هذا ، ور عا قَصَدت الرؤيا بالموسيق معنى الكلمة المعروف ، فرأيت أنى أكون آمن ، لو أرضيت هذا الشك ، وأطعت الرؤيا فيما تأم به ، فأنشأت قب ل رحيلي قليلاً من الشعر ، فهذا قضاء الموت يرقبني ، وقد أمهاني العيد قليلا . فكتبت بادى فني بدء نشيداً في تمجيد إله هذا العيد ، ثم لما رأيت أن الشاعر الذي

يراد له أن يكون شاعراً مبدعاً حقا ، لا ينبغى أن يحشد ألفاظاً وكنى ، بل لابدله أن ينشى قصصاً ، ولما لم تكن لدى قوة الإنشاء ، أخذت طائفة من قصص إبسوب ، ونظمتها شعرا ، فقد كانت مُيسَرة سهلة التناول ، وإنى بها لعليم . أنبى المثيوس بهذا ولا تجعله يبتئس ، وقل له إنى أود أن يَتّبعنى ، وألا يتلكأ إن كان رجلا حكيا ، فأغلب الظن أنى مرتحل عنكم اليوم ، إذ قال الأثينيون أن ليس لى من ذلك بد

قال سمياس: ياله من نبأ يُحمل لذلك الرجل! إنى أقرر لكم وقد كنت رفيقاً له ملازماً ، أنه — كاعهدته — لن يأخذ بنصحك إلا مجبراً

قال سقراط: ولماذا؟ أليس أثينوس فيلسوفاً؟

قال سمياس : أحسبه كذلك

إذن فسيكون راغبا فى الموت ، شأن كل رجل عنده روح الفلسفة ، ولو أنه لن ينتزع روحه بيده ، فقد أجمع الرأى على أن ليس ذلك صواباً

وهنا بَدَّل فی وضعه ، فأنزل ساقیه منالسر پر إلی الأرض ، ولبث جالسا حتی ختم الحوار

تساءل سيبيس : فيم قولك إن الإنسان لا ينبغي أن يستل

حياته ، وأنه يجب على الفيلسوف أن يعد نفسه ليلحق بالموتى ؟ (١) فأجاب سقراط: إنكما ياسيبيس وسمياس ، تعرفان فيلولاوس (٢) فهلا سممتها، قط يتحدث عن هذا ؟

إنى با سقراط لم أفهم قوله أبداً

- ليست كلاتى كذلك إلا صدى ، ولكنى شديد الرغبة فى أن أروى ما سمعته ، فالحق أنى ما دمت مرتحلا إلى غير هذا المكان فيجب ألا يُشغل الفكر ويدور الحديث إلا حول هذا الرحيل الذى أوشك أن أقوم به ، وماذا عساى أن أفعل خيراً من هذا منذ الآن إلى أن تغرب الشمس ؟

- إذن فحدثنى يا سقراط ، لماذا استقر الرأى على ألا يكون الانتحار حقا مشروعا ؟ لقـد سممت فيلولاوس يقيناً يؤكد ذلك عنـد ماكان يجلس بيننا فى طيبة ، وثم أناس آخرون يقولون مثل هذا القول ، ولو أن أحـدا مهم لم يستطع قط أن يهمنى ما يقول

<sup>(</sup>۱) یلاحظ سیبیس تناقضاً بین تحریم الانتحار ، واعتبار الموت خیراً ولکن سقراط أجابه بأن الا نسان : (۱) سجین ولا یجوز له أن یفتح باب سجنه ویفر حاربا ؟ (۲) لأن الا نسان لیس ملك نفسه ولکنه ملك للآلمة ؟ فلیس له الحق فی أن یتصرف فیا لیس له علیه سلطان المالك

 <sup>(</sup>۲) فیلسوف کان مقیا فی مدینة طیبة ؛ وکان سمیاس وسیبیس هذان تلمیذیه .

فأجاب سقراط: ولكنك يجب أن تحاول الفهم ما استطعت ولابد أن يأتى اليوم الذى تفهم فيه ، أحسبك تعجب لماذا تشذ هذه الحالة وحدها ، ومعظم الشرور قد يجىء بالخير عرضا ( لأنه أليس من الجائز أن يكون الموت كذلك أفضل من الحياة فى بعض الظروف ؟ ) وإذا كان خيراً للانسان أن يموت ، فما الذى يمنع أن يقدم لنفسه الخير بنفسه ؛ ألزام عليه أن ينتظر من غيره يد الاحسان ؟

فقال سيبيس ضاحكا فى لفته الدُّورية القومية : أى وحق جو پتر ا

فأجاب سفراط: إنى أُسَمِّ بأن في هذا تناقضاً ظاهراً ، ولكن مع ذلك قد لا يكون هذا التناقض حقيقيا ، هناك مذهب جرت به الألسنة في الخفاء بأن الإنسان سجين ، وليس له الحق في أن يفتح باب سجنه ليفر هار باً ، إن ذلك إشكال عظيم لست أفهمه فهماً دقيقاً ، ولكنى أعتقد مع ذلك أن الآلهة هم أولياؤنا وأننا ملك لم ، أفلست ترى ذلك ؟

قال سيبيس : بلي ، إنى أوافق على ذلك

- فلوأن ثوراً مثلاً مما تملك أنت أو حماراً ، شاءت له إرادته أن يحيد بنفسه عن الطريق ، طني حين أنك لم تُشر له برغيتك فى وجوب ووته ، أفلا تسخط عليه ، ثم ألا تعاقبه إن استطمت ؟ فأجاب سيبيس : يقينا

و إذن فقد يكون فى القول بأن الإنسان يجب أن ينتظر،
 وألا يُهلك حياته بنفسه ، حتى يقفى الله فيه أمراً ، كما فعل بى
 الآن ، سند من العقل

قال سيبيس : نعم يا سقراط ، إن فى ذلك ولا ريب سنداً من العقل ؛ ولكن كيف بعد هذا تستطيع أن تواثم بين عــــذه العقيدة الصحيحة في ظاهرها وهي أن الله مولانا ونحن له عبيد ، وبين مأكنا نضيفه إلى الفيلسوف من رغبة في الموت؟ أما أن يرغب من هم أبلغ الناس حكمة ، في ترك هذا العمل الذي تجكمهم فيه الآلمة ، وهم خير الحاكمين ، فلا يسلم به العقل ، لأنه يستحيل على صاحب الحكمة أن يظن بنفسه المقدرة ، لو أطلقت له حرية العمل ، على أن يعنى بنفسه أكثر مما تعنى به الآلمة ، ربما توهم ذلك المأفون ، وقد يحتج بأن خيراً له أن يفر من سيده دون أن يضع في اعتباره بأن واجبه هو أن يثبت حتى النهاية ، لا أن يفر من الخير فراراً لا حكمة فيه . أما الرجل الحكم فلا إخاله إلا راغباً في أن يكون أبداً مع من هو خير منه . انظر يا سقراط . فهذا يناقض ما قد قبل الساعة توا ، إذ يترتب على هذا الأساس

فأضاف سمياس: ولكن اعتراضه الآن يبدو لى على شيء من القوة ، فأى غناء عسى أن يكون فى ذى الحكمة الحق ، إذا هو ابتنى أن يلوذ بالفرار ، وأن يستخف بترك سيده الذى هو أفضل منه ؟ ولست إخال سيبيس إلا مشيراً إليك ، فهو يغان أنك لا تتردد فى ترك الآلهة الذين هم كا اعترفت أولو أمرنا الصالحون

فأجاب سقراط: نم ذاك قول يستقيم مع العقل، ولكن أهو فى ظنك دعوى ينبغى أن أجيب عنها كما لوكنت أمام القضاء؟ قال سمياس: ذلك ماكنا نبتغى

- إذن فلأحاول أن ألتى فى نفوسكم أثرًا خيرًا بما تركت حين كنت أدافع عن نفسى أمام القضاة ، فاست أثردد ياسيبيس وسمياس فى الاعتراف بوجوب الأسى من الموت . إذا لم أكن راسخ المقيدة بأنى ذاهب إلى طائفة أخرى من الآلهة ذوى الخير والحكمة (وإنى لأوقن بهذا يقينى بأى شىء آخر من هذا

القبيل) و إلى الراحلين من الرجال (و إن كنت لاأقطع بهذا قطعى بالأولى) وهم يَفْضُلون هؤلاء الذين أُخَلَفُهم ورأنى ، فلست لهذا أبتشس ، كماكان ينتظر أن أفعل ، لأنى آمل خيراً ، بأن ثمة شيئاً لا يزال مدخراً للموت ، وهوكما قد قيـل منذ القدم أدنى جدا إلى الخير منه إلى الشر

قال سمياس: ولكن هل تريد أن تستصحب أراءك ممك يا سقراط فلا تنقلها إلينا ! إنا قد ترجو أيضاً أن نساهم في ذلك النفع، وأنت إذا وفقت بعد ذلك الإقناعنا ، كان ذلك منك ردًّا على ما المهمت به

فأجاب أقر يطون: أردت أن أقول يا سقراط إن الخادم الذي أمر بإعطائك السم قد أنبأني ، لأبلغك ، بأنه يحسن بك ألا تكثر الكلام لأنه يزيد من الحوارة ، وهذه تؤثر في فعل السم ؛ لقد اضطر أحياناً أولئك الذين أثاروا نفوسهم أن يجرعوا السم مرتين أو ثلاثا

ُ قال سـقراط : إذن فليؤد واجبه ، وليتأهب لإعطاء السم مرتين أو ثلاثاً ، إذا لزم الأمر ، وحسبنا هذا فأجاب أقر يطون : لقد كدت أوقن بأنك ستقول ذلك ، ولكنى لم أجد محيصاً عن إرضائه

قال سقراط : لا تأبه له

وهأنذا الآن أجيبكم — أنتم ياقضاتى — فأبين لكم أن من عاش فيلسوقاً حقا ، معه الحجة فى أن ينم بالاً إذا ما اقترب من الموت ، وأنه قد يرجو أن يصيب فى العالم الآخر بعد الموت أعظم الخير . سأشرح لكما ، أى سيبيس وسمياس ، كيف يمكن أن يكون هـذا ، فيغلب فيا أرى أن يسىء الناس الظن بطالب الفلسفة الصحيح ، لأنهم لا يدركون أنه أبداً داشب السمى وراء الموت والموتى . و إن صح أنه ما برح راغباً فى الموت طوال حياته ، فتم الجزع إذا ما تهيأت له غايت التى كان لا يفتاً ساعياً إليها راغبا فيها

فضحك سمياس وقال : إنى و إن كنت لا أســوق القول متندراً هازلاً ، لأقسم بأنه لا يسعنى إلا أن أضحك إذا ما فكرت فيا سيقوله هذا العالم اللعــين ، حين يخبَّر بهذا — سيقولون بأن هذا بالغ الحق — ومن فى دُورِنا من أهل ، ســيؤيدونهم ، فى قولهم بأن الحياة التى يتمناها الفلاســفة هى لا شىء غير الموت ، و إنهم قد تبينوهم فإذا هم حقيقون بالموت الذى يتمنون - وهم على حق ياسمياس فى قولهم هذا ، إذا استثنيت منه هذه العبارة : « إنهم تبينوه » لأنهم لم يتبينوا طبيعة هذا الموت الذى يتمناه الفيلسوف الحق ، ولا كيف هو حقيق بالموت أو راغب فيه ، فلندعهم وليتحدث بمضنا إلى بمض قليلاً : أنحن معتقدون فى وجود ما يسمى بالموت ؟

فأجاب سمياس : كن من ذلك على يقين

وهل يكون الموت إلا انفصال الروح عن الجسد ؟
 والإنسان إنما يبلغ هـذا الانفصال إذا ما قامت الروح بذاتها مفصولة عن الجسد ، وقام الجسد مفصولا عن الروح - أليس ذلك هو الموت ؟

فأجاب : هوكذلك . وليس شيئًا غير هذا

- وما قولك يا صديقى فى مسألة أخرى ، أحب أن تدلى إلى برأيك فيها ، وقد تلقى إجابتك عنها ضوءاً على موضوع بحثنا ، هل ترى جديراً بالفيلسوف أن يعنى بلذائذ الأكل والشرب — إن صح أن تدعى هذه لذائذ ؟

فأجاب سمياس : لا ، ولا شك

— وماذا تقول فی لذة الحب ، أینبغی له أن یعنی بها ؟

- لا ينبغي بحال من الأحوال

- وهل مجوز له أن يطيل الفكر في غير ذلك من ألوان لذة الجسد - كميازة الاماس الفاخر، والنعال، مثلا، أو غيرها من زينات البدن ؟ ألا يجدر به بدلا من أن يمني مهذا أن يزدري كل شيء مما نزيد على حاجة الطبيعة ؟ فماذا تقول ؟

- بجب أن أقرر بأن الفيلسوف الحق ينبغي أن يزدريها - ألست ترى أن ينصرف بكايته إلى الروح لا إلى البدن ؟ إنه يود أن يتخلص من البدن ، وأن يمود إلى الروح ما استطاع إلى ذلك سبيلا ؟

– ذلك حق

 وترى الفلاسفة يلتمسون في مثل هذا الأمركل سبيل. لفصل الروح عن الجسد أكثر نما يفعل سائر الناس جيماً

– ذلك محيح

 بينا يعتقد سائر الناس يا سمياس أن حياة تخلو من لذائد البدن ولا تأخذ منها بقسط ، ليست حقيقة بالبقاء ، بل برون أن إنسانًا لا يفكر في مسرات الجسد ، يكاد يكون كالأموات

خاك جد صحيح

 و بعد فماذاءسانا أن نقول عن السبل الحقيقية التي تقتضيها المعرفة ؟ إن كان ثمة ما يدعو الجسم للمساهمة في تحصيلها ، فهل يكون عائقا لها أم معينا عليها ؟ أعنى هل يأتينا السمع والبصر بحقيقة ما ؟ أليس ها دليلين خاطئين كما لا يفتأ ينبئنا الشعراء ؟ فإن كانا خاطئين ومهمين فماذا عسى أن يقال عن سائر الحواس؟ ولا أحسبكم معارضين فى أنهما أضبط الحواس

فأجاب سمياس : يقينا

و إذن فمني لدرك الروح الحقيقة ؟ \_ الأنها إن أشركت
 معها الجسم فها تحاول أن تبحثه ، فهي مخدوعة لا محالة

- نم ، هذا صحيح

أفلا يجب إذن أن ينكشف لها الوجود بوساطة الفكر ،
 إن كان له أن منكشف

— نم

- وأحسن ما يكون الفكر حيبا ينحصر فى حدود نفسه ، حتى لا يشغله شىء من هذه - فلا أصوات ولا مناظر ولا ألم ولا ألم ولا لذة مطلقاً - وذلك إنما يكون عند ما يصبح الفكر أقل اتصالا بالجسد ، فلا يصله منه حس ولا شعور بل ينصرف بتطلعه إلى الكون

— هذا جد صحيح

- وفي هــذا يزدري الفيلسوف البدك ، فتفر منــه

روحه وتود أن تنعزل بنفسها

– هذا صحيح

حسناً ، ولكن بنى شىء آخر يا سمياس ، أثمة عدل
 مطلق أم ليس له وجود ؟

- لا ربب في أنه موجود

— وجمال مطلق وخير مطلق ؟

— بالطبع

ولكن هل حدث لك أن رأيت واحداً منها بعينيك؟

-- يقينا لم أره

- ألم تدركها قط بأية حاسة جمانية أخرى ؟ (ولست أتحدث عن هذه وحدها ، بل كذلك عن العظمة المطلقة وعن الصحة وعن القوة وعن ذات كل شيء ، أى حقيقة طبيعته ) ألم يأتك علمها قط خلال أعضاء الجسد ؟ أليس الذي يريد عقله على أن يتصور ذات الشيء الذي هو بصدد بحثه أضبط تصور ، إنما يسلك بذلك أخصر السبل التي تؤدي إلى معرفة طبائعها الكثيرة

\_ يقيناً

أما من يظفر بمعرفتها أسمى ما تكون نقاء ، فهو ذلك
 الذى يسعى إليها واحدة واحدة ، فيتناولها بالعقل وحده ، دون

أن يأذن للبصر أو لغيره من الحواس الأخرى بالتطفل أو التدخل فى مشاركة العقل وهو منصرف إلى التفكير ، بل ينفذ بأشعة العقل ذاتها ، بكل صفائها ، إلى ضوء ما فيها من حقائق ، بعد أن يكون قد تخلص من عينيه وأذنيه ، بل ومن كل جسده ، الذى لا يرى فيه إلا عنصر بهويش ، يعوق الروح عن إدراك المرفة ما دام متصلا بها — أليس أرجح الظن أن يظفر مثل هذا الرجل بمعرفة الوجود ، إن كانت معرفته فى مقدور البشر على الرطلاق ؟

فأجاب سمياس : إن فى ذلك يا سقراط لحقا رائماً

- أوليس لزاماً على الفلاسفة الحق إذا هم اعتبروا ذلك كله أن يغوصوا فى أفكارهم ، فإذا ما التقوا تحدث بعضهم إلى بعض عن تفكيرهم بمثل هذه العبارة : إنا قد اهتدينا إلى سبيل من التأمل قينة أن تنتهى بنا وبالجدل إلى هذه النتيجة : وهى أنه ما دمنا فى أجسادنا وما دامت الروح ممترجة بهذه الكتلة من الشر ، فلن تبلغ شهوتنا حد الرضى ، وإنها لشهوة الحقيقة ، ذلك لأن الجسد مصدر لعناء متصل ، علته هذه الحاجة إلى الطعام ، وهو كذلك عرضة للرض الذى ينتابنا فيحول بيننا وبين البحث عن الحقيقة ، وهو كما يقول الناس ، أبداً لا يدع لنا السبيل البحث عن الحقيقة ، وهو كما يقول الناس ، أبداً لا يدع لنا السبيل

إلى تحصيل فكرة واحدة ، لما يملأنا به من صنوف الحب والشهوات والمخاوف والأوهام والأهواء ، وكل ضرب من ضروب الجهالة ، و إلا فن أين تأتى الحروب والمارك والأحزاب إن لم تكن آتية من الجسد وشهوات الجسد ، فالحروب يثيرها حب المال ، والمال إنما يُجمع من أجل الجسد وخدمته ، ومن جراء هذا كله يضيم الوقت الذي كان ينبغي أن ينفق في الفلسفة ، هذا ولوتهيأ للفلسفة الميل والفراغ لنفث الجسد في مجرى التأمل الشغب والاضطراب والخوف ليحول بيننا وبين رؤية الحقيقة ، وقد دلت التحارب جيماً على أنه لوكان لنا أن نظفر عن شيء ما بمعرفة خالصة لوجب أن نتخلص من الجسد ، ولزم على الروح أن تشهد بجوه ما جواهم الأشياء جميماً ؛ ولست أحسننا إلا ظافر من بما نبتغي ، وهو ما نزيم أننا محبوه ، وأعنى به الحكمة ، لا أثناء حياتنا بل بعد الموت كما تبين من الحديث ، فإن كانت الروح عاجزة عن تحصيل المعرفة وهي في رفقة الجسد ، فالنتيجة كما يظهر أحد أمرين : إما أن تكون المعرفة ليست على الإطلاق حقيقة بالتحصيل ، و إما أن تحصيلها يكون بعد الموت إن كانت جديرة به ؛ فمندئذ ، وعندئذ فقط ، تنعزل الروح في نفسها مستقلة عن الجسد ، وأحسب أننا في هذه الحياة الحاضرة نسلك أخصر السبل إلى المعرفة ، لو كنا نبذل نحو الجسد أقل ما يمكن بذله من عناية وشخف ، فلا نصطبغ بصبغة الجسد ، بل نظل أصفياء إلى الساعة التي يشاء فيها الله نفسه أن يحل وثاقنا ، فإذا ما تطهرنا من أدران الجسد ، وكنا أنقياء ، وتجاذبنا مع ساثر الأرواح النقية أطراف الحديث ، تعرفنا أنفسنا في الأشعة الصافية التى تضيء في كل مكان ، فلا ريب أن ذلك هوضوء الحقيقة ، فلن يؤذن كشيء دنس أن يدنو مما هو طاهم ، إنه لن يسع محبى الفلسفة الحقيقية ، يا سمياس ، إلا أن يفكروا في هذه الألفاظ وأشباهها ، وأن يقولها بعض لبعض ، أفأنت موافقي على ذلك ؟

— يقيناً يا سقراط

- ولكن إن صح هذا ياصديقى ، فما أعظم الأمل إذن فى أننى إذا ما بلغت غاية رحلتى ، فلن يقلقنى هـ ذا الهم الشاغل الذى صادفنى و إياكم فى حياتنا الأولى ؛ أما وقد تحددت ساعة رحيلى ، فذلك ما أرحل به من رجاء ، ولست فى ذلك فريدا ، بل هكذا كل رجل يعتقد أن عقله قد تطهر

فأجاب سمياس : يقينا

- وماذا يكون التطهير غير انفصال الروح عن الجسد ، كما سبق لى القول ، واعتياد الروح أن تجمع نفسها وتحصرها في نفسها بعيدا عن مطارح الجسد جميعا ، وانعزالها في مكانها الخاص ، في هذه الحياة كما في الحياة الأخرى ، ما استطاعت إلى ذلك سبيلا ، وفكا كها من أغلال المدن ؟

فقال : هذا جد صحيح

وماذا یکون ذلك الذی یدعی الموت سوی هذا الانفصال
 نفسه ، وتحلل الوح من الجسد ؟

فقال : لا شك في ذلك

- والفلاسفة الحق وحدهم دون غيرهم ينشدون خلاص الووح و يتمنون أن يكون . أليس انفصال الروح وفكاكها من الجسد هو موضوع بحثهم الحاص ؟

— هذا سحيح

إنه لتناقض مضحك كما قلت فى بادئ الأمر ، أن ترى أناسا يحاولون بالدراسة أن تدكون حياتهم قريبة من حالة الموت ما استطاعوا ، فإذا ما أدركهم الموت أشفقوا منه

-- يقينا

- إذن يا سمياس. فما دام الفلاسفة الحق لا ينفكون يعدون أنفسهم للموت ، فالموت عندهم ، دون الناس جميعا ، أهون الحطوب. انظر إلى الأمر على هذا النحو :كم يبلغ مهم التناقض

أن يناصبوا الجسد عداوة متصلة ، وأن يتمنوا لو خلصت لهم الروح وحدها ، فإذا ما أجيبوا إلى ذلك ، كان منهم السخط والجزع، في مكان اغتباطهم بالرحيل إلى ذلك المكان، حيث يؤملون إذ ما بلفوه أن يظفروا بمـا قد أحبوا في الحياة ( ألا وهي الحكمة ) ، وأن يتخلصوا في الوقت نفسه من مرافقة عدوهم . وكأين من رجل تمني أن يذهب إلى العالم الأدنى ، آملاً أن يصادف هناك معشوقة دنيو ية ، أو زوجا ، أو ولداً ، ليتحدث إليهم . أبعد ذلك يشفق من الموت من هو للحكمة محب صحيح، ويعتقد كذلك أن لن تتاح له بحق إلا في العالم الأدنى ؛ أليس يقابل الرحيل بالبشر؟ إنه يا صديقي لا بد فاعل إن كان فيلسوفا حقا ، لأنه سيوقن يقينا ثابتا أنه لا يستطيم أن يلتمس الحكمة في نقائها إلا هناك نقط ، دون أي مكان آخر ، و إن صح هذا فأبلغ به من أحمق — كما سبق لى القول — إن كان يفرَق من الموت

فأجاب سمياس: لا ريب فى أنه فاعل
— وأنت إذا رأيت رجلا يجزع من اقتراب الموت ، كان جزعه دليلا قاطعا على أنه ليس محبا للحكمة ، ولكنه محب للجسد، وربماكان فى الوقت نفسه محبا للمال ، أو القوة ، أو كليهما فأجاب : هذا جد صحيح

ب إن ثمة ياسمياس لفضيلة تدعى الشجاعة . أليست هذه صفة خاصة بالفلسفة ؟

- يقينا

- وكذلك الاعتدال . أليس الهدوء ، وضبط النفس ، وازدراء المواطف ، التي يسميها الدهاء أنفسهم بالاعتدال ، صفة مقصورة على أولئك الذين يحتقرون الجسد و يعيشون في الفلسفة ؟

-- ليس في ذلك خلاف

وأنت إذا نظرت إلى الاعتدال والشجاعة عند سائر
 الناس ، ألفيت بينهما ، في حقيقة الأمر ، تناقضا

- وكيف ذلك يا سقراط ؟

فقال : إنك عليم بأن الناس بصفة عامة ينظرون إلى الموت شرا وبيلا

فقال : هذا صحيح

- أوليس البواســـل من الرجال يحملون الموت ، لأنهم يخشون ما هو أعظم من الموت شرا ؟

– هذا صحيح

إذن فكل الناس ما خلا الفلاسفة شجمان ، إلا أنها

شجاعة من الخوف والوجل . و إنه لعجيب ولا شك أن يكون الرجل شحاعا لأنه مذعور جبان !

- محيح جدا

- أوليس هذا بعينه شأن المعتدلين ؟ إنهم معتدلون لأنهم مفرطون - قد يبدو ذلك متناقضاً ، ولكنه مع ذلك هو ما يحدث في هذا الاعتدال الأحمق - فهنالك من اللذائذ ما يحرصون على تحصيلها ويخشون ضياعها ، فهم لذلك يتمنفون عن نوع من الملذات لأن نوعا آخر قد استولى عليهم ، و إذا عرق التفريط بأنه « الخضوع لساطان اللذة » فإنهم لا يقهرون لذة ، إلا لأن لذة تقهرهم ، وذلك ما أعنيه بقولى إنهم معتدلون لأنهم مفرطون

— يظهر أن ذلك حق

- ومع ذلك فليس من الفضيلة استبدال خوف أو لذة أو ألم ، وهى متساوية كلها ، أكبرها بأصغرها ، تساوى النقد بالنقد . أى عزيزى سمياس ، أليس فى النقد قطمة واحدة صحيحة هى التى ينبغى أن تستبدل بالأشياء جيعا ؟ - وتلك هى الحكمة ، ولن يشرى شىء بحق أويباع ، شجاعة كان أم عفة أم عدلا ، إلا إن كان للحكة ملازماً ،

و إلا إن كانت هذه الحكة له بديلا. ثم أليست الفضيلة الحق بأسرها رفيقة الحكمة بغضالنظرعما قد يكتنفها أو لا يكتنفها من المخاوف واللذائذ أو ما إليهما من الخيرات أو الشرور ؟ إلا أن الفضيلة التي يكون قواما هذه الخيرات التي تأخذ في استبدال بعضها ببعض بعد أن تكون قد انفصلت عن الحكمة ، ليست من الفضيلة إلا ظلها ، ولا يكون فيها من الحرية أو العافية أو الحقيقة وما طهورها إلا العدل والشجاعة والحكمة نفسها . و إنى لأتصور أن أولئك الذين أنشأوا الأسرار ، لم يكونوا مجرد عابثين ، بل قصدوا إلى الجد حينها عمدوا إلى شكل فرمزوا به إلى أن من يمضى إلى العالم الأدنى دنساً جاهلاً سيميش في حمأة من الوحل، أما ذلك الذى يصل إلى العالم الآخر بعد التعليم والتطهير فسيقيم مع الآلهة . وكما يقولون فى الأسرار : «كثيرون هم من يحملون عصا السحر ، أما العالمون بالسحر فقايل »(١) وهم يريدون بهذه

<sup>(</sup>۱) يريد سقراط بهذا الفول كله أن الفياسوف يفهم الحير والفير خلافا لمنا يفهمه منهما سائر الناس ، فعامة الناس لا يقفون مواقف البيباعة الاحينا يتهدد هم خطر أعظم مما هم فيه ، فان أقدموا مثلا على الموت فلاتهم يخشون العار أو الهزيمة أو ما إليهما مما يعتبر شيرا من الموت ؟كذلك من يزعمون في أنفسهم العقة ، لا يمتنعون عن لذة إلا لأنهم يطمعون في أكبر منها . أما الفيلسوف الحق فيحتقر هذه الموازنة بين اللذة والألم، ولا يسترف =

العبارة فيا أرى ، الفلاسفة الحق ، الذين أنفقتُ حياتى كلها أبحث بينهم لعلى أجد مكاناً ، ولست أشك فى أننى عند ما أبلغ العالم الآخر بعدد حين قصير ، سيأتينى إن شاء الله علم يقين ، عما إذا كنت قد التمست فى البحث سبيلاً قويمة أم لا ، وإن كنت قد أصبت التوفيق أم لم أصبه . أى سمياس وسيبيس ، لقسد أجبت بهذا على أولئك الذين يؤاخذوننى بعدم الحزن أو الجزع لفراقكم وفراق سادتى فى هذا العالم ، فقد أصبت بعدم الخوف لأننى أعتقد أننى سأجد فى العالم الأدنى أصدقاء وسادة آخرين ، يعدلونكم خيراً ، ولكن الناس جيماً لا يسيغون هدذا ، وإنه ليسرنى أن تصادف كلاتى عندكم قبولاً أكثر مما صادفت عند ليسرنى أن تصادف كلاتى عندكم قبولاً أكثر مما صادفت عند

أجاب سيبيس: إنى موافقك يا مسقراط على معظم ما تقول ، ولكن الناس أميل إلى عدم التصديق فيا يتصل بالروح . إنهم يخشون ألا يكون لها مستقر إذا ما فصلت عن الجسد ، وأنها قد تذوى وتزول في يوم الموت ذاته — فلا تكاد

بفضيلة إلا إن كانت ملازمة للحكمة ؟ وكل الفضائل بما فيها الحكمة نفسها إن هى في نظر الفيلسوف إلا طهور للنفس من أدرانها ؟ وذلك ماعناه مؤلفو الأسرار حيثها قالوا : كثيرون هم من يحملون عصا السحر ولكن العالمين بالسحر قليل

تتحلل من الجسد حتى تنطلق كالدخان أو الهواء ، ثم تتلاشى فى السدم . فلو قد تستطيع أن تناسك أجزاؤها ، وأن تظل كما هى بعد أن تكون قد خلصت من شرور الجسد ، لرجونا يا سقراط ، محقين فيا نرجو ، أن ما تقوله حق ، ولكنا بحاجة إلى كثير من البراهين ووفير من الحجج ، لإثبات أنه إذا مات الإنسان فروحه تظل مع ذلك موجودة ، وتكون على شيء من قوة الذكاء

فقال سُقراط : هذا حق ياسيبيس ، فهل لى أن أقترح حديثاً قصيراً عما يحتمل لهذه الأشياء من وجوه ؟

قال سيبيس : لست أشك فى أنى شديد الرغبة فى معرفة رأيك عنها

فقال سقراط: لا أحسب أن لأحد بمن سمعنى الآن ، حتى ولوكان أحد أعدائى القدماء من الشعراء الهازلين ، أن يتهمنى بالخبط فى الحـديث عن موضوعات لا شأن لى فيها . فأذنوا إن شئتم بأن نمضى فى البحث

إنْ مشكلة أرواح الناس بعد الموت: أهى موجودة فى العالم الأدنى أم غير موجودة ؟ يمكن مناقشتها على هذا النحو: يؤكدُ المذهب القديم الذى كنت أتحدث عنه ، أنها تذهب من هذا العالم إلى العالم الآخر ، ثم تعود إلى هنا حيث تولد من الميت ، فإن صح هذا وكان الحى يخرج من الميت ، للزم أن تكون أرواحنا فى العالم الآخر ، لأنها إن لم تكن له فكيف يمكن لها أن تولد ثانياً ؟ إن هذا القول حاسم ، ولوكان ثمة شاهد حقيق على أن الحى لا يولد إلا من الميت ؛ أما إذا لم ينهض على هذا دليل ، فلا بد من سوق أدلة أخرى

فأجاب سيبيس: هذا جد صيح

إذن فدعنا نبحث هذه المسألة ، لا بالنسبة إلى الإنسان وحده ، بل بالنسبة إلى الحيوان عامة ، و إلى النبات ، وكل شى، يكون فيه التوالد ، و بذلك تسهل إقامة الدليل . أليست كل الأشياء التي لها أضداد تتولد من أضدادها ؟ أعنى الأشياء التي كالخير والشرير ، والعادل والجائر — وهناك من الأضداد الخرى التي تتولد من أضدادها ، عدد ليس إلى حصره من سبيل ، و إنما أريد أن أبرهن على أن صحة هذا القول شاملة لما في الكون من أضداد ، أعنى مثلاً أن أي شيء يكبر ، لا بد أنه قد كان أصغر قبل أن أصبح أكبر

— محيح

وأن أى شىء يصغر ، لا بد أنه قد كان يوماً أكبر ثم صار أصغر

-- ئىم

- وأن الأضعف يتولد من الأقوى والأسرع من الأبطأ؟

— جد صحیح

والأسوأ من الأحسن ، والأعدل من الأظلم ؟

— بالطبع

-- وهل هذا صحيح عن الأضداد كلها ؟ وهل نحن مقتنعون بأن جميم الأضداد ناشئة من أضداد ؟

— ئم

- ثم أليس ثمة كذلك فى هذا التضاد الشامل بين الأشياء جيماً ، فعلان متوسطان ، لا ينفكان يسيران من ضد إلى الضد الآخر جيئة وذهابا ، فحيث يوجد أكبر وأصغر ، يوجد كذلك فعل متوسط بينهما ، يعمل للزيادة والنقصان ، و يقال للشىء الذى ينمو إنه يزيد ، وللشيء الذى ينمو إنه يزيد ، وللشيء الذى يتناقص إنه يذوى

فقال : نعم

- وهناك غير ذلك عليات كثيرة أخرى ، كالتجزئة والتكوين والتبريد والتسخين ، التى تتضمن تساويا بين ما يخرج من شىء وما يضاف إلى شىء آخر . أليس ذلك صحيحاً بالنسبة إلى الأضداد كلها - حتى ولو لم يعبر عنها باللفظ دائما - فهى

تتولد الواحد من الآخر ، وثمة انتقال ، أو فعل ، بين بعضها و بعض

فأجاب: هذا جد صحيح

-- جميل ، أفليس هناك ضــد للحياة ، كما أن النوم ضد القظة ؟

- فقال : بل هذا حق

-- وما هو ذاك ؟

فأجاب : هو الموت ِ

فإن كان هذان ضدين ، فهما متولدان إذن أحدهما من
 الآخر ، وبينهما كذلك فعلان متوسطان ؟

- بالطبع

فقال سقراط: سأعمد الآن إلى أحد زوجى الأضداد اللذين ذكرتهما لك فأحلله ، وأحلل كذلك فعليه المتوسطين وعليك أن تحلل لى الآخر . فحالة النوم تضاد حالة اليقظة ، ومن النوم تتولد النوم ، وعملية التولد هى فى إحدى الحالين إدراك النعاس ، وهى الاستيقاظ فى الأخرى . أفأنت متفق مهى على هذا ؟

- إنى جد متفق ا

إذن فهب أنك أخذت بهذه الطريقة نفسها تحلل لى الحياة

## والموت . أليس الموت يضاد الحياة ؟

- بلي
- وهما متولدان ، أحدهما من الآخر ؟
  - نم
  - ما الذي تولد من الحياة ؟
    - إنه الموت
  - وما الذي تولد من الموت ؟
- لا يسعني أن أقول في الجواب إلا أنها الحياة
- إذن يا سيبيس فالحي من الأشمياء والأشخاص متولد

## من الميت ؟

- فأجاب : هذا جلي
- . ونتيجة ذلك إذن هي أن أرواحنا كاثنة في العالم الأدنى ؟
  - هذا حق
- وأحد الفعلين أو التولدين ملحوظ بالمين فلا شك
  - أن عملية الموت ظاهرة ؟
    - فقال: لاريب
- أفلا يجوز أن يستنتج التولد الآخر ، على أنه متم

للطبيعة التى لايفترض بأنها تسير على ساق واحدة فحسب ؟ فإن كان الأمركذلك ، فلا بد أيضاً أن يضاف إلى الطبيعة عملية تولد من الموت مقابل عملية التولد من الحياة

فأجاب: يقيناً

\_ وماذا تكون تلك العملية ؟

- هي عودة الحياة

 وعودة الحياة ، إن صح وجودها ، هى ولادة الميت فى عالم الأحياء ؟

**– هذا جد سحيح** 

إذن فهاك سبيلا جديدة تؤدى بنا إلى النتيجة بأن الحى يخرج من الميت كما يخرج الميت من الحى سواء بسواء ، فإن صح هذا فلا بد أن تكون أرواح الموتى مستقرة فى مكان ما ، ستعود منه مرة أخرى ، وقد أقمنا على ذلك فيا أظن دليلا مقنماً قال : نم يا سقراط ، فيظهر أن هذا كله يتبع بالفسر ورة ما سلمنا به من قبل

فقال: ولم يكن ذلك الذى سلمنا به يا سيبيس معوجا، و وتستطيع أن تتبين ذلك، فيما أظن على هـ ذا النحو: لوكان التولد يســير فى خط مستقيم فقط، فلم تـكن فى الطبيعة دورة أو تعويض ، فلا تبادل بين الأشياء أخذاً وردا ، لا تخسذت الأشياء — كما تعلم — فى نهاية الأمر صورة بعينها ، ولتحوات إلى حالة بعينها ، ولما تولد منها بعد ذلك شىء

فقال -- ماذا تعني بهذا ؟

فأجاب : أعنى شيئًا بسيطًا جـدًا سأوضحه بحالة النوم . فأنت تعلم أنه لو لم يكن ثمة توازن بين النوم واليقظة لأضحت قصة أنديميون (١) النائم بلا معنى ؛ فقد كان النعاس سيدرك كذلك كل شيء آخر ، فلا يعود أندعيون موضعاً لتفكير أحد؛ أو لوكانت المادة ينتابها تكوين بغير انقسام ، إذن لعاد هبولي انكسحوراس مرة ثانية . وهكذا ، أي عن بزي سيبيس ، لوكان كل شيء تناولته الحياة صائراً إلى الموت ، ثم لا يعود إلى الحياة النياً لانتهى الأمر بكل شيء إلى الموت ، فلا يبقى تمة شىء حى - وإلا فكيف يمكن ذلك أن يكون ؟ إذ لوكانت الأحياء صادرة من شيء غير الأموات ، وكان الأحياء يدركهم الموت ، أليس حمّا أن يبتلع الموت آخر الأمركل شيء ؟

فقال سيبيس: ليس عن ذلك منصرف يا سقراط، و إنى لأحسب أن ما تقوله أنت حق خالص

<sup>(</sup>۲) أنديميون شاب جيل ، أغرقه الفمر في نعاس دائم ، لكي يستطيع أن يقبله على غرة منه

فقال: نم يا سيبيس ، إنى كذلك أحسبه حقا خالصاً ، ولسنا بذلك سابحين فى خيال فارغ ، ولكنى ثابت الإيمان بحقيقة المودة إلى الحياة ، و بأن الأحياء يخرجون من الموتى ، و بأن أرواح الموتى ما برحت فى الوجود ، و بأن الأرواح الحيرة أوفى من الأرواح الشريرة جزاء

فأضاف سيبيس: كذلك لوصح مذهبك العزيز يا سقراط، بأن المعرفة ليست إلا تذكراً ، لاقتضى ذلك بالضرورة زمناً سالفاً تملّمنا فيه ما نحن الآن ذاكروه، وقدكان هذا التذكر يستحيل لو لم تكن أرواحنا قبل حلولها فى الصورة البشرية، كائنة فى مكان مّا، وإذن فهذه حجة أخرى تؤيد خلود الروح فاعترضه سمياس قائلاً: ولكن حدثنى ياسيبيس، ما البراهين فاعترضه سمياس قائلاً: ولكن حدثنى ياسيبيس، ما البراهين قساق لمذهب التذكر هذا؟ فلست جازم اليقين بأنها الآن تصفرنى

قال سيبيس: منها برهان ساطع تقيمه الأسئلة، فإذا أنت ألقيت على شخص سؤالا بطريقة سحيحة، أجابك من تلقاء نفسه جواباً سحيحاً. فكيف استطاع أن يفعل ذلك، ما لم تكن لديه من قبل معرفة ومنطق مصيب؟ وأكثر ما يكون ذلك وضوحاً حينا يعرض عليه شكل هندسى، أو أى شىء من هذا القبيل

قال سقراط: إن كنت لا تزال شاكا يا سمياس ساءلتك ، أفلا يجوز أن توافقنى إذا ما نظرت إلى الموضوع على نحو آخر ؟ أعنى إذا كنت لا تزال متردداً فى التسليم بأن المعرفة عبارة عن تذكر ؟

فقال سمياس: لست شاكا ، ولكنى أردت أن تعاد إلى ذا كرتى نظرية التذكر هذه ، ولقد بدأت أذكرها وأقتنع بها مما قاله سيبيس ، غير أننى ما زلت أتمنى لو أدليتم بما لديكم فوق ما أعلم

فَأَجَابِ : هذا ما سوف أدلى به ، ولعلنا إن لم أكن مخطئاً متفقون على أن ما يتذكره الإنسان لا بد أن يكون قد علمه فى زمن سالف

-- جد صحيح

- فما طبيعة هــذا التذكر؟ إنما أريد بهذا السؤال أن أتساءل : ألا يحق لنـا القول بأنه إذا لم يقتصر علم إنسان على ما قد رآه أو سمعه أو سلك إلى إدراكه أية سبيل أخرى ، بل عرف شيئاً آخر معرفة تباين تلك ، أفليس هو بذلك إنما يتذكر شيئاً يختلج فى عقله ؟ ألسنا على ذلك متفقين ؟

— ماذا تعنى ؟

ـــ أعنى ما قد أوضحه بهذا المثال الآتى : ليست معرفتك القيثارة كمعرفتك الإثسان سواء بسواء .

- هذا صحيح

- ولكن ما شعور المحبين إذا ما رأوا قيثارة أو لباساً أو أى شيء آخر مما كان المحبوب يستخدمه عادة ؟ أليسوا من رؤية القيثارة يكونون في عين العقل صورة الفتى صاحب القيثارة ؟ وهذا تذكر ، وكل من برى سمياس قد يتذكر بنفس الطريقة سييس ، وهناك من هذا الضرب أشياء لا يحدها الحصر

فأجاب سمياس: نم إنها موجودة حقا ولا حصر لعددها فقال: وهم ذا الشرب و الله هم الناك من وهم في الأ

فقال: وهــذا الشيء وما إليه هو التذكر، وهو فى الأعم الأغلب عملية لكشف ما قد طواء النسيان بغمل الزمن والإهال

فقال : هذا صحيح

- ثم ألا بجوز كذلك أن تتذكر إنساناً من رؤية قيثارة أو صورة لجواد ؟ أو قد تبعثك صورة سمياس على تذكر سيبيس ؟

-- هذا حق

أو قد تنساق كذلك إلى تذكر سمياس نفسه ؟

فقال : هذا حق

وقد يكون التذكر في هـذه الحالات جيماً

## منبعثاً من أشباه الشيء أو مما يباينه ؟

-- هذا صحيح

- وهناك سؤال لابد أن ينشأ ، حينها يكون التذكر قد انبعث من شبيه الشيء ، وهو : هل يكون شبيه الشيء المتذكر ناقطً في أي ناحية من نواحيه ، أم لا يكون ؟ (١)

فقال : هذا جد محيح

-- وهل نتقدم خطوة أخرى ، فنؤكد بأن التساوى موجود فعلا ، لاتساوى الحشب بالخشب أو الحجر بالحجر ، بل ما هو أسمى من ذلك وأرفع . أنؤكد بأن التساوى موجود فى عالم التحريد ؟

فأجاب سمياس: نم ، أو كد ذلك وأقسم على صحته بكل ماوسعت الحياة من يقين

وهل نحن نعلم هذه الذات المجردة ؟

فقال : لا شك في ذلك

- ومن أين جاءنا هذا العلم ؟ ألم نر متساويات من الأشياء المادية ، كقطع الحجر والحشب ، فاستنتجنا منها مثالا لمساواة

بعنى لو رأيت مثلا صورة رجل ، فذكرتك بالرجل نفسه ، فهل
 تكون هذه العبورة ، وهي شبيهة الأصل ، منطبقة تماماً على أصلها ؟

تخالفها (١٦) ؟ أفأنت موافق على هذا ؟ أو فانظر مرة أخرى إلى الموضوع على هـذا النحو : أليست قطع الحجر والخشب بعينها تبدو متساوية حيناً متفاوتة حيناً آخر ؟

- لاريب في هذا
- ولكن هل تتفاوت المتساويات الحقيقية أبدا ؟ أم هل
   يكون مثال التساوى يوماً عدم مساواة ؟
  - لا شك في أن ذلك شيء لم يُعرف بعد
- إذن فهذه المتساويات (كما يسمونها) ليست تطابق مثال التساوي ؟
  - لا بد من القول يا سقراط بأنها تخالفه تماما
- -- ومع ذلك ، فأنت من هذه المتساويات ، قد تصورت مثال التساوى ووصلت إليه ، على الرغممن أنها مخالفة لذلك المثال ؟

فقال : هذا جد صحيح

وقد یکون مثال التساوی شبیها بها . وقد یکون

مبايناً لها ؟

<sup>(</sup>۱) معنى ذلك أن الانسان قد شاهد فى الحياة أشباء متساوية ، فعرف منها أن هناك تساوياً مجرداً ، مع أن ذلك التساوى المجرد لا يشبه هذه المتساويات التي شاهدها تمام الشبه ، لأن هذه كثيراً ما تتفاوت ؟ أما ذلك — إن وجد — فلا يجوز عليه التفاوت مطلقاً

– نم

- ولُكن هذا لايفيّر فى الأمر شيئًا ، فما دمت قد تصورت شيئًا من رؤية شى. آخر ، سواء أكانا شبيهين أم متباينين ، فقد حدثت بذلك من غير شك علية تذكر ؟

– جد صحيح

- ولكن ماذا عساك أن تقول فى قطع متساوية من الخشب والحجر ، أو فى غيرها من المتساويات المادية ؟ وأى أثر هى تاركة فى نفسك ؟ أهى متساويات بكل ما فى التساوى المطاق من معنى ، أم أنها تقع فى القياس دونه بشىء يسير ؟

فقال : نعم ، بل دونه بمسافة بعيدة جدا

- ثم ألا يلزم أن نسلم بأننى ، أو أى أحد آخر ، حين ينظر إلى شىء فيدرك أنه إنما ينشد أن يكون شيئاً آخر ، ولكنه مقصر من دونه ، عاجز عن بلوغه - فلا بد أن قد كانت لدى من يلاحظ هذا معرفة سابقة بذلك الشيء الذي كان هذا الأخير أحط منه ، كما يقول ، وإن كانا متشابهين ؟

- يقيناً

- ثم أليست هذه حالنا فى موضوع المتساويات والتساوى المطلق ؟

# ـــ تماماً

— إذن فلا ريب فى أنناكنا نعرف التساوى المطلق قبل أن نرى المتساويات المادية لأول مرة ، وفكّرنا فى أن كل هذه المتساويات الظاهرة ، إنما تنشد ذلك التساوى المطلق ، ولكنها تقصّر من دونه ؟

#### — هذا صحيح

- ونحن نعلم كذلك أن التساوى المطاق لم يُعرف إلا بواسطة اللمس ، أو البصر ، أو غيرها من الحواس التي لا تمكن معرفته بغيرها (١) و إنى لأو كد هذا عن كل إدراك كلّى من هذا القبيل - نعم يا سقراط ، فكل واحد من هذه المدركات لا يختاف عن الآخر في شيء مما يدور حوله الحديث

و إذن فن الحواس تنبعث المعرفة ، بأن كل الأشياء المُحسَّة تنشد مثال التساوى ، ولكنها تقصر من دونه — أليس

ذلك صحيحاً ؟

#### — بلي

<sup>(</sup>۱) لأننا أدركنا بالحواس شياء متساوية ، فاستنتجنا وجود التساوى المطلق ، فكا ثنا أدركنا هذا الأخير عن طريق الحواس ، مع أنه عقلى بحض . وقل مثل ذلك فى سائر المدركات الكلية ، كالجال والحير وما إليهما، فقد جاءتنا عن طريق الحواس أشياء جيلة : وردة ، وامرأة ، وشروق ومكذا ، فعرفنا عن طريقها فكرة الجال المطلق

- إذن فقبل أن بدأنا فى النظر ، أو السمع ، أو الإدراك بأية صورة أخرى لا بدأن قد كانت لدينا معرفة بالتساوى المطاق ، و إلا لما استطمنا أن ننسب إليه المتساويات التى نشتقها من الحواس ؟ - فهذه كلها تسمى محو ذلك التساوى المطلق فتقصر من دونه ؟

- تلك ياسقراط نتيجة مؤكدة للمبارات التى ساف ذكرها - ثم ألم نأخذ فى النظر والسمعوا كتساب حواسنا الأخرى بمجرد أن ولدنا ؟

— يقينا

ب إذن فلا بدأنا قد حصلنا معرفة المتساوى المثالى فى زمن . سابق لهذا ؟

--- نعم

أى قبل أن نولد فها أظن ؟

-- محيح

- وإذا كنا قد حصّلنا هذه المعرفة قبل أن نولد ، وكانت لدينا عند الميلاد ، إذن فقد كنا قبل الميلاد ، وفي ساعة الميلاد نفسها نعرف كذلك ، فضلا عن المتساوى ، والأكبر والأصغر ، سائر المُثل جميعاً ، فنحن لا نقضر الحديث على المتساوى المطلق

ولكنه يتناول الجبال ، والحير ، والعدل ، والقداسة ، وكل . ما نطبعه بطابع الجوهم فى نجرى الحوار ، حينما نلقى أسئلة ونجيب عن أسئلة ، أفنستجليع أن نؤكد ، أننا قد كسبنا معرفة هـذه كماها قبل الميلاد ؟

#### -- هذا صحيح

- ولكن ، إذا نحن بعد كسب للعرفة ، لم ننس ما كنا قد كسبنا ، فلا بدأنا قد ولدنا ومعنا المعرفة دائماً ، وسنظل أبداً على علم بها ، ما دامت الحياة - لأن العلم هو كسب المعرفة وحفظها ، لا نسيانها - أليس النسيان يا سمياس هو فقدان المعرفة لا أكثر ولا أقل ؟

#### - جد صحيح يا سقراط

- أما إذا افتقدنا عند الميلاد تلك المعرفة التي حصَّلناها قبل أن تولد ، ثم كشفنا فيما بعد ، بواسطة الحواس ، ما قد كنا نعلم من قبل ، أفلا يكون ذلك ، وهو ما نسميه تعلَّماً ، عملية لكشف معرفتنا ، ثم ألا يجوز لنا بحق أن نسمى هذا تذكراً ؟

### – جد صحيح

لأنه من الواضح ، أننا إذ ندرك شيئًا بواسطة البصر ، أو السمع ، أو أية حاسة أخرى ، لا نصادف صعوبة في أن ينشأ

لدينا من هـذا الشيء تصورُ لشيء آخر ، يشبهه أو يباينه ، كنا قد أنسيناه ، وكان قد ارتبط بذلك الشيء ، وعلى ذلك ، فكا سبق لى القول ، يقع أحد الأمرين : إما أن يعذه المعرفة كانت لدينا عند الميلاد ، وظلنا نعلمها طول الحياة ، وإما أن يكون أولئك الذين يقال عنهم إنهم يحصّلون العلم ، بعد ميلادهم ، لا يفعلون أكثر من أن يتذكروا ، فما العلم إلا تذكر وكفى

- نم ياسقراط ، هذا جد سحيح

- فأى الأمرين تُرَوْر ياسمياس ، أكانت المعرفة لدينا عند الميلاد ، أم أنا قد تذكرنا فيا بعد الأشياء التي كنا نعلمها قبل ميلادنا ؟

- لا أستطيع الحكم الآن

مهما یکن ، فأنت تستطیع أن محکم فیما إذا کان ینبغی
 أو لا ینبغی لن ادیه المعرفة أن یکون قادراً علی تعلیل معرفته

- لا شك أن ذلك حتم عليه

- ولكن هل تظن أن كل إنسان قادر على تعليل هذه الموضوعات نفسها التي نتحدث عنها الآن ؟

- ليتهم يستطيعون ياسقراط ا ولكم أخشى ألا يكون ثمة

من يستطيع فى مثل هذه الساعة من الغد (١٦ أن يقدم تعليلاً جدراً بأن يؤخذ عنه

َ ــــ إذن فليس من رأيك يا سمياس أن كل الناس يعلمون هذه الأشياء؟

يقيناً إنهم لا يعلمون

إذن فهم آخذون في تذكر ما قد كانوا يملمونه من قبل ؟

\_ يقيناً

\_ ولكن متى كسبت أرواحنا هذه المعرفة ؟ لم يكن ذلك بعد أن وُلِدنا بَشَرًا ؟

— لا ، ولا ريب

— وإذن فقبل ذلك ؟

—. ئىم

باذن يا سمياس ، لا بد أن أرواحنا كانت موجودة قبل أن تُصَوَّر في هيئة البشر (٢٠) ، ولا بد أن قد كان لديها ذكاء

لماكانت بغير أبدان ؟

 <sup>(</sup>۱) یقصد أن سقراط فی مثل هذه الساعة من الغد سیكون قد وافته منیته ، ولیس سنوی سقراط من پستطیع أن یطل المعرفة

 <sup>(</sup>۲) ما دمنا قد كسينا المعرفة قبل الميلاد ، فلا بد أن أرواحنا كانت موجودة قبل اتضالها بأحسادنا ، وكان لديها من قوة الذكاء ما تستطيع به تحصيل هذه المعرفة

- حقا يا سقراط ، ما لم تفرض أن هذه الآراء قد أوتيناها في ساعة الميلاد ، لأنه لم يبق إلا تلك اللحظة وحدها (١)

 نم يا صديقى ، ولكن متى افتقدناها ؟ فهى لا تكون لدينا عند ما نولد — وقد سلمنا بهذا . هل افتقدناها فى اللحظة التى فيها أخذناها ، أم فى وقت آخر غير هذا ؟ (٢)

- لا يا سفراط ، لقد أدركت أنى إنما كنت أنطق هماء لا أعيه

- إذن ، أفلا يجوز لنا ياسمياس أن نقول ما نردده دائماً ، وهو إذا كان ثمة جمال مطلق ، وخير مطلق ، وسائر النوات التي اكتشفنا الآرف أنها سبقتنا فى الوجود ، وكنا نقيس إليها كل أحاسيسنا ونقارنها بها - زاعمين أن قد كان كما وجود سابق ، فإن لم يكن ، ذهبت كل قوة فى قولنا . فليس من سبيل

 <sup>(</sup>١) إما أن نكون قد حصلنا المرفة قبل الميلاد ، أو فى ساعة الميلاد تفسها ، أو بعد الميلاد . وقد أقيم فيا سبق الدليل على بطلان الفرض الثالث قلم يبق إلا افتراض أحد الوجهين الأولين

<sup>(</sup>۲) يفند سقراط القرض بأننا قد نكون أوتينا المرفة عند ساعة الميلاد نفسها ، لأنه لوكان الأمركذلك فتى افتقدناها ؟ لقد سلمنا فيا سبق أن حواسنا تأخذ منذ ساعة الميلاد فى تذكر ما قد نسيته ، فهل افتقدت الروح المرفة فى نفس اللحظة التى أوتيتها فيها ؟ فهذا قول لا يستقيم مع المعقل ، ولذا لم يعق إلا فرض واحد ، هو أن الروح قد كسبت المعرفة قبل الميلاد ، وهو ما أراد أن يدلل عليه سقراط

إلى الشك بأنه إذا كان لهذه المُثلُ المطلقة وجود قبل أن نولد ، فلا بد أن أرواحنا كانت كذلك موجودة قبــل ميلادنا ، فإن لم تــكن المُثلُ موجودة لم تـكن الأرواح موجودة كذلك

م نسمن المسل موجوده م نسمن الدرواح موجوده لدال الميلاد — نم يا سقراط ، إنى مقتنع بأن لوجود الروح قبل الميلاد هذه الضرورة نفسها ، وأنت إنما تتحدث من الروح عن كنهها : فقد انتهى بنا التدليل إلى نتيجة يسرنى أنها تتفق مع ما أرتثيه . فلست أرى شيئاً يبلغ فى بداهته مبلغ قولنا إن الجال والخير وسائر المُثُل التى كنت تتحدث عنها الآن توا ، لها وجود غاية فى الحق والتجريد ، وإنى لمقتنع بالدليل

— حسناً ، ولكن هل اقتنع سيبيس اقتناعك هذا ؟ لأنفى لا بد أن أقنعه كذلك

قال سمياس: أظن سيبيس مقتنماً ؟ فإنى أحسبه قد آمن بوجود الروح قبل الميلاد ، على الرغم من أنه أبعد الكائنات عن التصديق . ولكن دليلاً لم يقم بعد على استمرار وجود الروح بعد الموت ، بحيث يقنعنى أنا ، فلا أستطيع أن أتخلص من شعور الدهاء الذى كان يشير إليه سيبيس — ذلك الشعور بأنه إذا مات الإنسان ، فقد تنبعثر الروح ، وقد يكون ذلك نهايتها ، فلو سلمنا بأنها قد تتولد وتنشأ في مكان غير هذا ، وقد تكون

موجودة قبل حلولها فى الجسم البشرى ، فماذا يمنع أن تبلى وتفنى بعد أن حلت فيه ثم خرجت منه ثانياً ؟

فقال سيبس : هـذا جد صحيح ياسمياس ، أما أن أرواحنا كانت موجودة قبل أن ولد ، فهو الشطر الأول من الحديث ، ويظهر أن قد قام الدليل عليه ، وأما أن الروح ستبقى بعد الموت كما كانت قبل الميلاد ، فهو الشطر الآخر ، الذي لا يزال يعوره الدليل ولا بد له من التأييد

قال سقراط: أي سمياس وسيبيس! لو أنكما أضفتها التدليلين أحدها إلى الآخر – أعنى هذا وما سبقه ، الذي سلمنا فيه بأن كل شيء حي قد ولد من الميت ، لرأيتها أنا قد فرغنا من إقامة هـذا الدليل ، لأنه لوكانت الروح موجودة قبل الميلاد ، وأنها إذ تجيء إلى الحياة وإذ تولد ، لا تكون ولادتها إلا من الموت أو الاحتضار ، أفلا يجب عليها بعد الولادة أن تستمر في وجودها ما دام لا بد لها أن تولد مرة أخرى ؟ لا ريب في أنا قد فرغنا من إقامة البرهان الذي ترجوان ، ولكني مع ذلك ، أكثر من ذلك ، فقد استولى عليكما ما يستولى على الأطفال من فزع، خشية أن يذرو الهواء الروحَ حقيقة، ويبعثرها عند فراقها الجسد ، وبخاصة إذا كتب لإنسان أن يموت فى جو عاصف ، ولم يقدر له الموت حيث السماء ساكنة

فأجاب سببيس باسما : إذن يا ســقراط ، فواجبك أن تنفض عنا خوفنا بالدليل — ومع ذلك فليست هي مخاوفنا ، إن توخيت الدقة في القول ، ولكن هنالك في طويتنا ، طفل ينظر إلى الموت ، كا نه ضرب من الغول ، فلا بد أن نحمله كذلك على ألاً يفزع إذا ما انفرد و إياه في الظلام

قال سقراط: ردِّد ف كل يوم صوت الساحر، إلى أم تطرد بالسحر ذلك الغول

-- وأين عسانا أن نجــد ساحراً حاذقاً يقينا مخاوفنا بمــد ذهابك يا سقراط

فأجاب: إن هِالرِّس (١٦)، لمكان فسيح ياسيبيس، وفيه كثير من طيبي الرجال، وهناك غير قليل من القبائل المتبر برة، فابحث عند في طول البلاد وعرضها، بين هؤلاء جميماً، ولا تدخر في البحث جهداً ولا مالاً، فليس من سبيل أفضل من استخدامك المال ، ولا يفتك أن تبحث عنه كذلك بين أنفسكم، فوجوده هاهنا أرجح منه في أي مكان آخر

<sup>(</sup>١) هلاس مى بلاد اليونان

فأجاب سيبيس : لن نتردد فى القيام بهذا البحث ، ولنعد الآن ، إذا شئت ، فى الحوار إلى النقطة التى استطردنا منها فأجاب سقراط : طبعاً ، وماذا أريد غير هذا ؟

فقال : حسناً جدا

قال سقراط: أفلا ينبغى أن نسائل أنفسنا سؤالاً كهذا: ما هو الشيء الذي تظنه عرضة للبعثرة ، وبحن عليه حريصون ؟ ثم ما هو الشيء الذي لا تحرص عليه ؟ و بعدئذ نستطيع أن نمضى في البحث عما إذا كان ذلك الذي تمتد إليه يد البعثرة ، من طبيعة الروح أم لا — فعلى ذلك سنقيم ما نكن لأرواحنا من آمال ومخاوف

فقال: هذا صحيح

- قد نفرض أن الشي المركّب ، أو الذي يتكون من أجزائه ، أنه بطبيعته يمكن أن يتحلل ، كما أمكن له أن يتركب، أما ذلك الذي لم يتركب من أجزاء ، فيلزم أن يكون وحده غير قابل للتحلل ، إذا كان ثمة شي كهذا

فقال سيبيس: نم فهذا ما قد أتصوره

- وقد برعم أحد أن غير المركب ، يظلكما هو ، ولا يخضع التغير ، بيما يكون المركب دائم التغير ، فلا يظل أبداً كما هو ؟

فقال: إنى أظن ذلك أيضاً

- وإذن فلنعد الآن إلى حوارنا السابق - هل يتعرض ذلك المثال ، أو الجوهر ، الذى نعر ف سياق الكلام ، بأنه كنه (١) الوجود الحقيق - سواء فى ذلك كنه المساواة ، أو الجال ، أو أى شىء آخر - أقول هل تتعرض هذه الجواهر ، على مر الزمن ، إلى شىء من التغير ؟ أم أن كلا منها يبقى هو ما هو دائما ، له نفس ما له من صور توجد بنفسها ، لا تتغير ، ولا تقبل التحول بتاتاً ، كيفاكان ، أو فى أى وقت كان ؟

فأجاب سيبيس: إنها لا بد أن تكون دائماً كما هي المستراط — وماذا أنت قائل في تعدد الجيل — سواء أكان أناساً ، أم لباساً ، أم جياداً ، أم أي شيء آخر يمكن أن يسمى متساوياً أو جيلاً — أهى كلها لا تخضع للتغير ، وتبقى كما هي دائماً ، أم أنها نقيض ذلك تماماً ؟ أليس الأولى أن توصف بأنها متغيرة في الأغلب ، وأنها لا تكاد تبقى أبداً كما هي ، سواء مع أنسها ، أو بعضها مع بعض ؟

فأجاب سيبيس: إنها الأخيرة . إنها دائمًا في حالة من التغير — وأنت تستطيع أن تلمسها ، وأن تراها ، وأن تدركها

Essence (1)

بالحواس، فأما الأشياء الثابتة، فلا يمكنك إدراكها إلا بالمقل — إنها تخفي على الأبصار فلا تُرى

فقال: هذا جد سحيح

فأضاف: حسناً ، لنفرض إذن أن ثمة ضرَّ بين من الوجود: وجوداً مَرَّثيا ، ووجوداً خفا

- لنفرضهما

والمرثى هو المتغير ، والخنى هو الثابت

" - يمكن فرض ذلك أيضاً

أليس الجسد ، فضلاً عن ذلك ، جزءاً منا ، وما يبقى

هو الروح ؟

- ليس في ذلك شك

- ترى إلى أى نوع من هذين بكون الجسد والجلد أشبه ؟

- ظاهر أنهما أشبه بالمرئى: إن أحداً لا يشك في ذلك

وهل الروح مرئية أم خفية ؟

لم يرها إنسان يا سقراط

-- وهل نقصد « بالمرثى » و « الخنى » ، ما تراه عين

الإنسان وما لا تراه ؟

-- نم ، بالنسبة إلى عين الإنسان

- وماذا تقول عن الروح ؟ أهى مرئية أم خفية ؟
  - إنها لا ترى
  - هى خفية إذن ؟
    - <u>--</u> نم
- وإذن فالروح أشبه بالخني ، والجسد أشبه بالمرثى ؟
  - -- إن ذلك مؤكد جدا يا سقراط

- ألم نكن نزع منذ عهد بعيد ، أن الروح حين تتخذ من الجسد أداة للإدراك ، أعنى حين تستخدم حاسة الإبصار ، وحاسة السبع ، أو غيرهما من الحواس ( لأن معنى الإدراك خلال الجسد ، هو الإدراك بواسطة الحواس ) - ألم نكن نزع أن الجسد بذلك يجر الروح أيضاً إلى منطقة المتنير ، وأنها تضل وترتبك ؟ فإن الدنيا عندئذ تضرب حولها نسيجاً ، فتكون الووح عند خضوعها لتأثير الحواس كمن أثملته الخر ؟

#### -- جد صحیح

- ولكنها إذا ما ثابت إلى نفسها ، فإنها تفكر ، وبعدئذ تدخل عالم النقاء ، والأبدية ، والخلود ، والثبات . فهؤلاء عشيرتها وهى تعيش معها أبداً ، إذا ما خلت إلى نفسها دون أن يعطلها معطل ، أو يحول دونها حائل ، وعندئذ لا تعود تسلك سبلها الخاطئة ؛ فإنها إذا خالطت ما هو أابت ، كانت هى كذلك أابتة ، وتسمى هذه الحالة التى تكون فيها الروح بالحكمة

أجاب : هذا صحيح ، فحق ما قلت يا سقراط

— وبأى نوع ترى الروح أشد شبهاً وقربى ؟ استنتاجاً من هذا التدليل ومن سابقه ؟

إنى أظن يا سقراط أن كل من يتنبع هذا التدليل ،
 يعتقد أن الروح ستكون قريبة الشبه بالثابت قرباً لا نهاية له ولن ينكر هذا حتى أشد الناس غباء

والجسم أقرب شبها بالمتغير ؟

— نم

- انظر بعد ذلك إلى الأمر مرة أخرى مستضيئاً بهذا : حينا تتحد الروح مع الجسد ، تأمر الطبيعة الروحَ أن تحكم وأن تسيطر ، والجسدَ أن يطيع وأن يعمل ، فأى هذين العماين أدنى إلى الإلهٰى ؟ وأيهما أقرب إلى الفانى ؟ أليس يبدو لك الإلهٰى أنه ما يأمر وما يحكم بطبيعته ، وأن الفانى هو الخادم الخاضع ؟

**-- حقا** 

— وأيهما يشبه الروح ؟

- إن الروح تشبه الإلمى ، أما الجسد فيشبه الغانى - ليس

## إلى الشك في ذلك سبيل يا سقراط

- إذن فانظر يا سيبيس: أليست هذه هي خلاصة الأمر كله ؟ إن الروح على أشد ما يكون الشبه بالإلهى ، وبالخالد ، وبالمعقول ، وبذى الصورة الواحدة ، وبغير المتحلل ، وبنير المتحول ، وإن الجسد على أشد ما يكون الشبه بالإنساني ، وبالفاني و بغير المعقول ، و بذى الصور المتعددة ، وبالمتحل ، و بالمتحول ؟ هل من سبيل إلى إنكار ذلك ، أى عزيزى سيبيس ؟

– لاولاريب

ولكن إن صح هذا ، أفلا يكون الجسد عرضة للتحلل السريع ؟ ألا تكون الروح غير قابلة للتحلل ، فى أغلب الحالات بل فيها جميعاً ؟

ب يقيناً

- وهل تلاحظ فوق هذا ، أن الجسد بعد موت الإنسان لا يتحلل أو يتفكك دفعة واحدة ، بل قد يبقى أمداً طويلاً ، إذا كان قوى البنية عنسد الموت ، ووقع الموت في فصل ملائم من فصول السنة ، مع أن الجسد هو الجزء المرئى من الإنسان ، وله مادة تراها العين ، تسمى جثة ، ستنتهى بطبعتها إلى التحلل ، فتتفرق أجزاؤها وتتبدد ؟ لأن تقلص الجسد وتحنيطه ، كا جرت

بذلك العادة فى مصر ، يعملان فى أغلب الأحيان على حفظه أبداً لا يبيد ، وحتى إذا أصابه الفساد ، فإن بعض أجزائه تظل باقية ، كالعظام و بعض الأعصاب التى تستعصى على التحلل بطبيعتها . هل تسلّم بهذا ؟

— نعم

 وهل يجوز لنا أن نفرض أن الروح الخفية ، عند. انتقالها إلى عالم الأموات الحقيقي ، وهو مثلها في خفائها ، ونقائها ، وتبلها ، وأنها إذ تكون في طريقها إلى الإله الخير الحكيم ، الذي. توشك روحي أن تنتقل إليه ، إن شاء الله . بعد حين ـــ أقول : هل يصح الفرض أن الروح ، إن كانت هذه طبيعتها ، وذاك أصلها ، تتبدد ونفني عند فراق الجسد ، كما تقول جهرة الناس ؟ يستحيل أن يكون ذلك ، أي عن رزي سمياس وسيبيس ، وأولى. أن تكون الحقيقة أن الروح ، وهي نقية ، لا تجر في ذيلها عند انتقالما أية صبغة جسدية ، ما دامت لم تتصل قط بالجسد اختياراً ،. بل إنها لتتجنبه دائماً ، وما دامت قد انحصرت في نفسها ( فقد كان مثل هذا التجريد موضوع دراستها في الحياة ) . وماذا يعني هذا إلا أنالروح قد كانت تابعة مخلصة للفلسفة ، وأنها قد مرنت. على كيفية الموت بغير عناه ؟ أفليست الفلسفة مراناً على الموت ؟

\_ بقيناً

- أقول إن تلك الروح فى خفائها، تنتقل إلى العالم الحلى -- إلى الإلهى ، والخالد ، والعاقل ؛ فإذا ما بلغته ، رفلت فى نعيم ، وتخلصت من أوزار الناس ، وحمقهم ، ومن مخاوفهم وعواطفهم الحوشية ، ومن النقائص البشرية جيماً ، ورافقت الآلهة إلى الأبد ، كما يروى عن العالمين بالسر . أليس ذلك صحيحاً يا سيبيس ؟

فقال سيبيس: نعم ، وليس إلى الشك فيه من سبيل — ولكن الروح التى قد أصابها الدنس ، والتى تكون كدرة عند انتقالها ، والتى ترافق الجسد دأعا ، وتكون خاده ته ، والتى تغرم وتهيم بالجسد ورعبات الجسد ولذائده ، حتى ينتهى بها الأمر إلى المقيدة بأن الحقيقة لا تكون إلا في صورة جسدية ، يكن الإنسان أن يلسها ، وأن يراها ، وأن يذوقها ، وأن يتخدمها لأغراض شهواته — أعنى الروح التى اعتادت أن يستخدمها لأغراض شهواته — أعنى الروح التى اعتادت أن تنفر من المبدإ العقلى ، وأن تخافه وتتحاشاه ، ذلك المبدأ الذي هو للمين الجسمانية معتم تستحيل رؤيت ، والذي لا يدرك طاهرة ؟

فأجاب: يستحيل أن يكون هذا

- إنها قد استغرقت في الجسدى ، وقد أصبح ذلك طبيعيا بالنسبة لها ، لاتصالها المستمر بالجسد ، وعنايتها الدائمة به

— جد صحيح

- و يحق لنا يا صديق أن تتصور أن هـذه هى تلك المادة الأرضية الثقيلة الكثيفة ، التى يدركها البصر ، والتى بفعلها تفشى الكما بة مثل هذه الروح ، فتنجذب هبوطاً إلى العالم المرئى مرة أخرى ، لأنها تخاف مما هو خنى ، وتخاف من العالم الأدنى - فتظل محومة حول المقابر واللحود ، إذ تُرى بجوارها - كا يحدثوننا - أشباح طيفية بعينها ، لأرواح لم تكن قد رحلت نقية ، ولكنها ارتحلت مليئة بالمادة المنظورة فأ مكن رؤ يتها (١)

يغلب جدا أن يكون ذلك يا سقراط

نم يا سيبيس ، فأغلب الظن أن يكون ذلك ، ولا بدأن
 تكون هاتيك أرواح الفجار لا أرواح الأبرار ، هؤلاء الفجار
 الذين كتب عليهم أن يضلوا فى مثل تلك المواضع جزاء وفاقاً بما

<sup>(</sup>۱) يقصد بدلك أن الأشباح التي يراها الناس عند المقابر ، إن هي إلا أرواح من ذلك الضرب الذي انغس أثناء الحياة في المسادة انفياساً ، فغارفت الأجساد دنسة ملوثة بالمسادة ؛ فشق عليها أن تعيش في ذلك العالم الطاهر الذتي ؛ عالم الأرواح الحقيسة ؛ فهبطت إلى الأرض مرة أخرى ؟ وأمكن للمين رؤيتها

اقترفوا فى الحياة من إثم ، فلا ينقطع تجوابهم ، حتى تشبع الرغبة التى تعلوهم ، ثم يسجنون فى بدن آخر ، وقد يُظن أن تلازمهم . نفس الطبائم التى كانت لم فى حياتهم الأولى

- أى الطبائع تريد يا سقراط ؟

أريد أن أقول إن من اندفعوا وراء الشره والفجور والسكر ، ولم تدر ف خدهم فكرة اجتنابها ، سينقلبون حميراً وما إليها من صنوف الحيوان . فاذا ترى أنت ؟

- أرى أن ذلك جد محتمل

وهؤلاء الذين اختاروا جانب الظلم ، والاستبداد.
 والعنف ، سينقلبون ذئاباً أو صقوراً أو حِداً ، و إلا فإلى أين.
 تحسبهم ذاهبين ؟

فقال سیبیس : نم ، إن ذلك ، ولا ریب ، هو مستقر الله العبائع التي تشبه طبائعهم

فقال : وليس من العسير أن نهبي للم جيماً أمكنة تلائم. طبائعهم وميولهم المتعددة

فقال : ليس فى ذلك عسر

وحتى بين هؤلاء ترى فريقاً أسعد من فريق ، فأولئك.
 الذين اصطنعوا الفضائل المدنية والاجتماعية التى تسمى بالاعتدال.

والعدل ، والتى تحصل بالمادة والانتباه ، دون الفلسفة والعقل ، أولئك هم أسعد نفساً ومقاماً . ولم كان أولئك هم الأسعد ؟

ولد م المستور والمستولوا إلى طبيعة اجتماعية رقيقة تشبه طبيعتهم ، مثل طبيعة النحل أو النمل ، بل قد يعودون حرة ثانية إلى صورة البشر ، وقد يخرج منهم أناس ذوو عدل واعتدال

- ليس ذلك محالاً

- أما الفيلسوف ، أو محب التعلم ، الذي يبلغ حد النقاء عند ارتحاله ، فهو وحده الذي يؤذن له أن يصل إلى الآلهة ، وهذا هو السبب ، أي سمياس وسيبيس ، في امتناع رسل الفلسفة الحق عن شهوات الجسد جميعاً ، فهم يصبرون و يأبون أن يُخضعوا أنفسهم لها - لالأنهم بخشون إملاقاً ، أو يخافون لأمرهم دماراً كحيى المال ، ومحبى الدنيا بصفة عامة ، ولا لأنهم بخشون العار والشين اللذين تجلبهما أعمال الشركمجي القوة والشرف

قال سيبيس: لا ياسقراط، إن ذلك لا يلائمهم

فأجاب: حقا إنه لا يلائمهم ، وهلى ذلك فأولئك الذين يعنون بأرواحهم ، ولا يقصرون حياتهم على أساليب الجسد ، ينبذون كل هذا ، فهم لن يسلكوا ما يسلك العُمَّى من سبل ، وعند ما تعمل الفلسفة على تطهيرهم وفكا كهم من الشر، يشعرون أنه لا ينبغى لهم أن يقاوموا فعلها ، بل يميلوا نحوها ، ويتبعوها إلى حيث تسوقهم

ماذا تعنى يا سقراط ؟

قال: سأحدثك. إن محى المعرفة ليدركون عندما تستقملهم الفلسفة أن أرواحهم إنمـا شُدت إلى أجسادهم وألصقت بها ، ولا تستطيع الروح أن ترى الوجود إلا خلال قضبان سجنها ، فلا تنظر إليه وهي في طبيعتها الخاصة ، إنها تمرغ في حمأة الجهالة كلها ، فا ذا ما رأت الفلسفة ما قد تُضرب حول الروح من. قيد مخيف ، وأن الأسيرة تنساق مدفوعة بالرغبة إلى المساهمة في أسر نفسها ( لأن محي المعرفة يعلمون أن هذه كانت الحالة البدائية للروح ، وأنهـا حين كانت في تلك الحال ، تسلمتها المعرفةِ ونصحتها في رفق ، وأرادت أن تحررها ، مشيرة لهنا بأن المين مليثة بالحداع ، وكذلك الأذن وسائر الحواس ، لتحملها على التخلص منها تخلصاً تاما ، إلا حين تدعو الضرورة إلى استخدامها وأن تتجمع وتتفرغ إلى نفسها ، وألا تثق إلا بنفسها وما توحى به إلى بصيرتها عِن الوجود المطلق ، وأن تشك في ما يأتمها عن طريق سواها ، ويكون خاضماً للتغير ).، فالفلسفة تُبيّن لها أن هذا مرئى ملموس ، أما ذلك الذى تراه بطبيعتها الخاصة فعقلى وخنى ، وروح الفيلسوف الحق نظن أنه لا ينبغى لها أن تقاوم هذا الخلاص ، ولذا فهى تمتنع عن اللذائد والرغبات ، والآلام والمخاوف ، جهد استطاعتها ، مرتئية أن الإنسان حينا يحوز قدراً عظيا من المسرات أو الأحزاث أو المخاوف أو الرغبات ، فهو لا يعانى منها هدذا الشر الذى تقدره الظنون — كأن ينقد مثلاً صحته أو متاعه ، مضحيا بها فى سبيل شهواته — ولكن يعانى شرا أعظم من ذلك ، هو أعظم الشرور جميعاً وأسوأها ، هو شر لا يدور فى خلده أبداً

قال سيبيس : وما هو ذلك يا سقراط ؟

- هو هـ ذا: حينها تحس الروح شعوراً شديد المنف ، بالسرور أو بالألم ، ظننا جميعاً بالطبع أن ما يتعاق به هذا الشمور العنيف يكون عندئذ أوضح وأصدق ما يكون ، ولــكن الأمر ليس كذلك

– جد صحيح

وتلك هى الحال التى يكون فيها الجسد أشد ما يكون استعباداً للروح

– وكيف ذلك ؟

- لأن كل سرور وكل ألم يكون كالمسار الذي يسمر الروح في الجسد، وير بطها به، ويستغرقها، ويحملها على الإيمان بأن ما يؤكد عنه الجسد أنه حق فهو حق ، ومن اتفاقها مع الجسد ، وسرورها بمسراته ذاتها ، تراها مجبرة على أن تتخذ عادات الجسد وطرائقه نفسها ؛ ولا يُنتظر ألبتة أن تكون الروح نقية عند رحيلها إلى العالم الأدنى ، فهى مشبعة بالجسد في كل آن ، حتى أنها سرعان ما تنصب في جسد آخر ، حيث تنبت وتنمو ، ولذا فهى لا تسام بقسط في الإلحى ، والنقى ، والبسيط

فأجاب سيبيس : ذلك جد صحيح يا سقراط ؟

- وهذا يا سيبيس هو ما دفع محبى المعرفة الحق أن يكونوا ذوى اعتدال وشجاعة ، فهم لم يكونوا كذلك ، لما تقدمه الحياة الدنيا من أسباب

- لا ، ولاريب

— لا ، ولا ريب ا فليست تفكر روح الفيلسوف على هذا النحو ، إنها لن تطلب إلى الفاسفة أن تحررها ، لسكى تستطيع ، إذا ما تحررت ، أن تلتى بنفسها مرة أخرى ، فى معترك اللذائذ والآلام ، فتكون بذلك كأنها تعمل ما تعمل ، لا لشىء إلا لسكى

تعود فتنقضه ، وكأنها تنسيج خيوطها - كما فعلت پناوب (١) بد بدل أن تعمد إلى حلها ، ولكنها ستتخذ من نفسها عاطفة راكدة ستتأثر خطو العقل ، فتلازمه لتشاهد الحقيق والإلهى ( وهوليس موضوعاً للرأى ) ومن ثم تستمد غذاءها ، وهى تحاول بذلك أن تحيا ما دامت فى الحياة ، وتأمُلُ أن تلتمس ذوى قر باها بعد الموت ، وأن تتحرر من النقائص البشرية ، فلا تخشيا أى سمياس وسيبيس ، أن تتبدد روح كان ذلك غذاءها ، وكانت تلك آمالها المنشودة ، عند انفصالها عن الجسد فتذروها الرياح ، وتصبح عدما ليس له وجود

وما إن انتهى سقراط من هذا الحديث حتى ساد الصمت فترة طويلة ، فبدا هو نفسه ، كا بدا معظمنا ، كا نما نفكر فيما قيل ، إلا أن سيبيس وسمياس تهامسا بكابات قليلة ، فلما لحظ ذلك سقراط ، استنبأها عما ارتأيا فيما أقيم من دليل ، وهل لم يزل يعوزه التدعيم ، وقال : إن كثيراً منه لا يزال عرضة للشك والعلمن ، إذا ما سحت من أحد عزيمته أن يقلب النظر في جوانب للموضوع كلها ، و إن كنتما تتحدثان عن شيء آخر ، فير ألا أعترضكا ، أما إن كنتما لا تزالان تشكان في الدليل ،

 <sup>(</sup>١) ينلوب هي زوجة أوليس ؟ التي كانت تنقش في الليل ما قد نسجته في النهار ؟ لتكسب وقتا من خطابها

فلا تترددا أن تصرحا بكل ما تريانه ، ولنأخذ بما قد تقترحانه ، إن كان خيراً بما قلنا ، واسمحا لى أن أعينكما إن كان يُرجى لكما منى نفع

قال سمياس: لا بدأن أعترف يا سقراط بأن الشكوك قد ثارت فى عقولنا ، وكان كل منا يحفز الآخر ويدفعه ليلقى السؤال الذى أراد أن يستفسر عنه والذى لم يرد أحــد منا أن يلقيه ، خشاة أن يكون إلحاحنا مضلياً لك فى حالتك الراهنة

فابتسم سسقراط وقال: ألا ما أعجب ذلك ياسمياس المحسبني في أرجح الظن مستطيعاً إقناع سائر الناس بأنني لا أجد رزءاً في موقفي هذا ، ما دمت عاجزاً عن إقناعكم أتم ، وما دمم على ظنكم أنني الآن أكثر مشغلة منى في أي وقت آخر . ألا تريان عندي من روح النبُوّة ما عند طيور التِّم (١٦) التي إذا أدركت أن الموت آت لاريب فيه ازدادت تغريداً عنها في أي وقت آخر ، مع أنها قد أنفقت في التغريد حياتها بأكلها ، وذلك اغتباطاً منها بفكرة أنها وشيكة الانتقال إلى الله ، الذي وذلك اغتباطاً منها بفكرة أنها وشيكة الانتقال إلى الله ، الذي هي كهنته ، ولما كان الناس يشفقون هم أنفسهم من الموت ، تراهم يؤكدون افتراء أن طيور التم ، إنما تنشد مرثية في ختام

<sup>(</sup>١) ما يسمى عادة بالأوز العراقي Swans

حياتها ، ناسسين أن ليس من الطيور ما يغرد من برد أو جوع أوألم ، حتى البلبل والسنونو ، بل حتى الهدهد ، الذي يقال عنه بحق إنه يغرد تغريدة الأسى ، و إن كنت لا أؤمن أن ذلك يصدُق عليه أكثر بما يصدق على طيور التّم ، فهي إنما أوتيت موهبة التنبؤ لقداستها عند أيولو ، فاستطلعت ما في العالم الآخر من طيبات ، فطفقت تغنى لذلك وتمرح في ذاك اليوم أكثر: مما فعلت في أي يوم سابق . كذلك أنا ، فإني أعتقد في نفسي بأنني خادم قد اصطفاه الله نفســه ، و إنى رفيق لطيور التم فما تعمل ، فأنا أظن أن قد أتانى سيدى من التنبؤ موهبة ليست دون مواهبها مرتبة ، فلن أغادر الحياة أقل مرحاً من التم (١) . فلا تحفلا بعدُّ بهذا ، وتكلما فها تشاءان ، وسلا عما تشاءان ، ف هذه الفترة التي يسمح فيها حكام أثينا الأحد عشر بالمكلام قال سمياس : حسناً يا سقراط ، إذن فسأفضى إليك بمسألتى وسينبئك سيبيس بمشكلته ، فإنى لأقول مجترئاً إنك تحس يا سقراط ، كما أحس أنا ، كم هو عسير أو يكاد يستحيل أن

<sup>(</sup>۱) هسده الطيور تزداد تغريداً إذا ما انتربت من الموت ، فيزعم ستراط أنها تفعل ذلك انهاجا بالموت ، لمسا قد وهبها الله من مقدرة النظر إلى ما وراء الحبعب واسستطلاع النيم الذى ستظفر به فى الحياة الأخرى ، ثم يزعم أنه أوتى ما أوتيته هذه الطيورمن،موهبة ، فهو لذلك لايبتش للموت

تبلغ فى مثل هذه السائل يقيناً ، ما دمت فى هذه الحياة الحاضرة ، ومع هذا فإنى لأنهم بالجبن كل من لا يدلل عليها ما وسمه الدليل ، أو كل من خار به قلبه قبل أن يُخبرها من كل جوانبها (١٠) فينبغى للمرء أن يثابر حتى ينتهى إلى أحد أمرين : إما أن يستكشف حقيقتها أو يعلمها ، فإن استحال ذلك فإنى أحب له أن يأخذ بأقوم الآراء البشرية وأبعدها عن التفنيد ، وليكن ذلك طوفه الذى يسبح به فى الحياة — وإنى مسلم بأنه لن يفعل ذلك دون أن يتعرض للخطر ، إذا هو لم يستطع أن يجد من الله كلة تسير به على هدى وطأنينة

والآن فسأجسر ، كما تريدنى ، على أن أسألك ، لأنى لا أحب أن آخذ على نفسى فيا بعد أننى لم أدْلِ برأيي في حينه الملائم ، فإنى إذا ما قلبت النظر في الموضوع يا سقراط ، سواء أكنت وحدى أم كنت مع سيبيس ، بدا لى أن التدليل لم يكن حاسماً

أجاب سقراط: إنني لأعترف يا صديقي أنك قد تكون

مصيبًا ، ولكنى أحب أن أعلم فى أي ناحية لم يكن التدليل حاساً

فأجاب سمياس: في هذه الناحية: ألا يجوز أن يستخدم أحد هذا الدليل بذاته في القيثارة والانسجام — ألا يحق له القول أن الإنسجام شيء خنى ، غير جمانى ، لطيف إلهي ، موجود في القيثارة المنسجمة ، ولكن القيثارة والأوتار ، مادة ، وهي مادية متألفة من أجزاء أرضية ، وتربطها القربي بالفناء (٢٠) وأنه بإذا الرأى يدلل كا تدلل أنت ، وبالتشابه نفسه ، على أن بهذا الرأى يدلل كا تدلل أنت ، وبالتشابه نفسه ، على أن يجوز القول ، أن تبق القيثارة بغير أوتارها ، بل وتبق الأوتار يجوز القول ، أن تبق القيثارة بغير أوتارها ، بل وتبق الأوتار المرقة نفسها ، على حين أن الانسجام الذي يمت بأسباب القربي

<sup>(</sup>۱) من الأدلة التي أقامها سقراط على خلود الروح أنها تشبه في صفاتها العنصر الإلهي ، أما الجسد فادة أرضية ، وإذن فلا عجب أن ينتهى أصره إلى الفناء ، فيمترض سمياس بقوله لوصح هذا الدليل لكان الانسجام الموجود بين أجزاء الفيئارة غالداً أيضاً لأنه في صفاته كذلك يشبه الإلهي ، وأما جسم القيئارة فناك مثل الجسد الانساني ، مركب من مادة أرضية ولذا فهو صائر إلى الفناء ؟ فان كان من المشاهد أن مادة الفيئارة تبتى أمداً طويلا حتى بعد تحظيم أجزائها ؟ فليس من المقول سـ بناء على دليل سقراط سـ أن يكون قد فني الانسجام الذي كان بين تلك الأجزاء عند ما كانت متصلة في الثينارة

إلى الطبيعة السماوية الخالدة يفني — بل ويفني قبل الذي هوفان . ستقول إن الانسجام لا شك موجود في مكان ما ، وإن الفناء سيجيب الخشب والأوتار قبل أن يصيب ذلك الانسجام ، و إنى لأشك يا سقراط أنك ستأخذ ، أنت أيضاً ، في الروح بهذا الرأى. الذي نميل جيماً إلى الأخذبه ، وستذهب كذلك إلى أن الجسد إنما أقيم وارتبطت أجزاؤه بفعل عناصر الحر والبرد والرطوبة والجفاف وما إليها ، وأن الروح هي ما بين هاتيك العناصر من. انسجام ، أو هي مزاجها المتزن المتناسب ، فإن صح هذا نتج بداهة أن أوتار الجسد إذا ارتخت أو أجهدت بغير مبرر بسبب الفوضي أو أي فساد آخر فنيت لذلك الروح جملة واحدة (١٦) ، برغم ما بها من ألوهية غالبة ، مثل سائر الإنسجامات التي تكون. في الموسيقي أو آيات الفن ، ولو أن بقايا الجسد المادية ربما لبثت. طويلاً حتى يدركها الفناء أو الاحتراق . والآن ، إن زعم زاعم

<sup>(</sup>۱) يقول إن الشبه تام بين الانسان والفيئارة ؛ فحمده يشبه مادتها الخشبية ، وروحه بمائل الاسجام الذي بين أجزائها ؛ فان كان الأمركذلك جرى على الانسان ما يجرى على الفيئارة ؛ فالعيئارة إذا فسسدت أو تارها مثلا تلائقي السجامها وزال ، كذلك الانسان — على مذا الأساس — إن فسد جسسده بالمرض أو الإعباء ؛ أو أي شيء آخر فنيت الروح مع بقاء الجسد ، على الرغم من ألوهيها وأرضيته ، وهو هما يستوضح سقراط رأيه في هذا الإشكال

بأن الروح تفنى أولاً فيما يسمى بالموت ، باعتبار أنها ما بين عناصر الجسد من انسجام ، فبم نجيبه ؟

فأجال فينا سقراط النظر ، كما هي عادته ، وقال باسماً : إن دليل العقل ناهض في جانب سمياس ، و إن في مهاجمته إياى لقوة فلماذا لا يتصدى منكم لإجابته من هو أقدر مني ؟ ولكن قد يحسن بنا قبل أن نجيبه ، أن نصغي كذلك لما يريد سيبيس أن يناهض به الدايل — وسبكون لنا من ذلك للروية متسع ، فإذا ما فرغ كلاها من الحديث ، و بدا قولها مستقما مع الحقيقة سلمنا لحماً ، و إلا ، فلنا أن نؤ يد الجانب الآخر ، وأن نناقشهما . قال : تفضل إذن فحدثني ياسيبيس ، أي مشكلة صادفتك فأتميتك؟ قال سيبيس: سأحدثك - إنى لأشعر بأن التدليل لم يتزحزح عنموضعه ، فأنا مستعد أنأسلم بأن قد قام الدليل القاطع الوافى جدا ، إن جاز لى هــذا الةول ، على وجود الروح قبــل حلولها في الصورة الجسدية . واكنى أرى أن بناء الروح بعـــد الموت لا يزال يعوزه الدليل ، ولست أعترض في ذلك عا اعترض به سمیاس ، لأنني لا أريد أن أنكر أن الروح أقوى من الجسد وأطول بقاء ، فعقيدتي أن الروح تسمو على الجسد في كل هذه النواحي سموا بميداً . وقد يخاطبني الدليل فيقول : حسناً إذن ، فلماذا تقيم على ارتيابك ؟ إذا رأيت أن الأضعف يظل باقياً بعد موت الإنسان ، أفلا تسلم بأنه يتحتم أيضاً أن يبقى ما هو أطول بقاء خلال هذه الفترة نفسها ؟ ويجمل بى الآن أن أستخدم الحجاز كما فعل سمياس ، وسأطلب إليك أن تنظر في استعارتي لترى هل جاءت ملائمة لموضوعها . أما المثل الذي سأسوقه فهو مثل نساج قديم ، يموت فيزعم بعض الناس بعد موته أنه لم يمت وأنه لابد أن يكون حيا ، و يستشهد على ذلك بالمطاف (١) الذي نسحه بنفسه وارتداه ، والذي لا يزال جيداً متيناً ، ثم يمضى فيسأل المرتاب من القوم : هل الإنسان أطول بقاء أم العطاف الذي يُستخدم ويرتدى ؟ فاذا ما أجيب بأن الإنسان أطول جدا في البقاء ، ظن أنه قد أثبت بذلك يقيناً بقاء الإنسان الذي هو أطول بقاء ما دام الأقصر بقاء لا يزال باقياً . ولسكني أرجو أن تلاحظ يا سمياس أن ليست تلك هي الحقيقة ، وليس بخافٍ على الناس أن من يتحدث مهذا إنما ينطق هراء ، فحقيقة الأمرأن هذا النساج قد ارتدى ونسج كثيراً من هذه المُطفُ ، ولبَّن كان قد أفني كثيراً منها وعمَّر بمدها ، إلا أن آخرها قد ظل بعد فنائه باقياً ، ولكن لاريب في أن هذا أبعد جدا من أن يقوم دليلا

Coat (1)

على أن الإنسان أقل من العطاف شأنًا وأشد ضعفًا ، غير أنك تستطيع أن تعبر عن علاقة الجسد بالروح باستمارة كهذه ، فلك أن تقول بحق إن الروح باقية ، و إن الجسد بالقياس إليها ضميف قصير الأجل، فقد يقال عن كل روح أنها تُبُلل أجساداً كثيرة وبخاصة إذا امتد بها أجل الحياة ، لأنه إذا كان الجسد يتحلل ويغني في حياة الإنسان فالروح لا تني تنسج لنفسها لباساً جديداً وتصلح ما قد أصابه البلي ، فطبيعي إذن أن تكون الروح مرتدية آخر أثوابها حينها يدركها الفناء ، وذاك الثوب وحده هو الذي سيبق بعــد فنائها ، ولكن الجــد بدوره ، إذا ماتت الروح سيكشف آخرالأم عن ضعف طبيعته ، فلا يلبث أن يدركه الفناء ، ولهذا لن أركن إلى هــذا الدليل برهاناً على بقاء الروح بعد الموت ، لأنه إذا سلمنا فرضاً حتى بأبعد بمـا تؤكد أنت أنه ف حدود الممكن ، فارتضينا — فضلاً على اعترافنا بوجود الروح قبل الميلاد — أن أرواح طائفة من الناس لا تزال موجودة بعد الموت ، وأنها ستظل موجودة ، وأنها ستولد وتموت كرة بعـــد أخرى ، وأن فى الروح قوة طبيعية ستقاوم بها حتى تولد مرات عدة - فقد نميل مع هذا كله إلى الغان بأنها ستعانى من آلام الولادات المتعاقبة رهماً قد ينتهي بها آخر الأمر إلى السقوط في - إحدى مرات موتها ، فتفى فناء تاما ، وربما خفيت عنا جيماً هذه المرة التى يموت فيها الجسد و يتحلل ، والتى قد تؤدى بالروح إلى الفناء ، ولا يمكن أن تتوفر لأى واحد منا خبرة عن ذلك (١٦ غان صح هذا ، زعمتُ أن من يثق فى الموت فإيما يثق وثوقاً عاشماً ، ما لم يكن قادراً على التدليل بأن الروح لا تخضع للموت أو الفناء إطلاقاً ؟ أما إن كان عاجزاً عن إثبات ذلك ، فمقول عمن يقترب من الموت أن يخشى فناء الروح فناء تاما عند اعملال الجسد

. فلما سمعنا منهم هـذا القول ، أحسسنا جميعاً بالكاّبة ، كما لاحظ بعضنا إلى بعض فيما بعـد ، وأحسب أنه قد داخلنا الاضطراب والشك ، لافيما سلف من دليل فحسب ، بل ف كل

<sup>(</sup>۱) يقول إنناحتي لوسلمنا بما يزحمه سقراط من أن الروح تظل باقية بعد انقصالها عن الجسد ، ثم تعود إلى الحياة مرة ثانية وثالثة ورابة . فلا يبعد أن تهن و تضعف من هذه الولادات المشكررة فيصبها الموت الأبدى في مرة من مرات انقصالها عن الجسد ، دون أن نسلم عن عن موعد هذا الموت الأبدى ، لأننا لا نظم هل هذه الروح المعينة في هذا الجسد المعين قد بنغ منها الإعياء مبلغاً سيؤدى بها إلى الفناء التام عبد فناء حسدها الذي تحقل فيه أم أنها لاتزال بها بقية من قوة تستطيع أن تعيش بها حتى تعود إلى الحياة في جسد آخر ، وعن لا نعله ذلك لأنه لم تسبق لنا تجربة تعلم منها هذا الأمر ، وبناء على ذلك لايستطيع سقراط مثلاً أن يجزم بأن روحه باقية بعد موته لأنها قد تسكون في هذا الدور الأخير وهو لا يط

ما قد يجيء به الدهر من دليل ، لأننا ، وقد كنا من قبل تؤمر. إيماناً راسخاً ، قد رأينا ذاك الإيمان تتزحزع دعائمه ؟ فإما أننا لم نكن قضاة صالحين ، و إما أن المقيدة لم تقم على أساس صحيح - اشكرانس: إني لأشاطرك إحساسك هذا - حقا إني لأشاطرك إياه يا فيدون ، وقد همتُ ، وأنت تتحدث ، أن أُنتي نفس السؤال . أى دليل يمكن أن أومن به بعد اليوم ، فاذا عسى أن يكون أقوى في الإقناع من تدليل سقراط ، وها هو ذا قد هبط إلى الجحود ؟ فياطالما فتنني فتنة عجيبة هذا المذهب القائل بأن الروح هي الانسجام ، ولم يكديرد ذكره حتى عاودني بنتة ، لأنه عقيدتي الأولى . وجدير بي الآن أن أعود فألمس دليلا آخر ، يؤكد إلى بأن الروح لا تموت مع الإنسان عند موته . فأرجو أن تنبئني كيف مضى سقراط في الحديث ؟ هل بداكاً عا يشاطركم إحساسكم الكثيب الذي ذكرت ؟ أم أنه استقبل الاعتراض هادئًا ، فأجاب عنه جواباً وافيا ؟ أنبئنا بما وقع دقيقاً ما استطعت

- فیدون : أى اشكراتس ، إنى مافتئت معجباً بسقراط ، ولكنى لم أعجب به قط أكثر بما فعلت وقتئذ ، أما أنه استطاع الجواب فيسير ، ولكن ما أدهشنى أولاً هو ما تناول به كمات الشبان من وداعة وغبطة واستحسان ، ثم سرعة إحساسه بما أحدثه الحوار من جرح وما واتنه به لباقته من فنون العلاج . مثله فى ذلك مثل القائد الذى يستجمع جيشه وقد انهزم والدحر ويحفز جنده أن يتابعوه فيعودوا إلى ميدان الحوار

- اشكراتس: وكيف كان ذلك ؟

- فيدون: ستعلم منى ، فقد كنت قريباً منه ، جالساً إلى يمينه على مقعد وطى ، أما هو فقد استوى على سرير يرتفع كثيراً عن مقعدى ، وقد أخذ يداعب شعرى ، ثم مسح رأسى بيديه ، وصفف شعرى على عنق وقال: أى فيدون ا غداً ستُتجّد هـذه الجدائل الجياة فها أظن

> أجبت: نعم ياسقراط، إلى أظن ذلك — إنها لن تجذً لو أخذت بنصحى قلت: وماذا عساى أن أفعل بها ؟

أجاب: إنى و إياك سنقطع اليوم جدائل شعرنا ، فلا نرجتها إلى غد ، نوكان هذا الحوار ليموت ، واستحال علينا أن نرده إلى الحياة مرة أخرى . و إنى نوكنتك ، ولم أستطع أن أثبت ضد سمياس وسيبيس ، لأقسمت ألا أرسل شــمرى قط ، كما يفعل الأرجيفيون ، حتى أثير المركة من جديد وأدحرها قلت : نم ولكن لم يُرْوَ عن مرقليس نفسه أنه نازل اثنين فقال : ادعُنى إذن ، وسأكون لك أيولاوس حتى تغرب

الشمس

قلت : سأدعوك ، لاكما يدعو هم قليس أيولاوس ، ولكن كماكان يدعو أيولاوس هرقليس

قال : لا فرق بین هذا وذاك ، ولكن لنأخذ الحذر أولاً الكى نتقى خطراً

قلت : وما ذاك ؟

أجاب: خطر أن تتمكن منا كواهة النطق ، فذلك من أسو إما قد يصيبنا من أحداث ، فكا أن ثمة أعداء للإنسانية وهم من يمتنون البشر ، كذلك هناك من يكرهون المنطق وهم من يمقتون البشر ، كذلك هناك من سبب بعينه ، هو الجهل بالعالم ، فتجىء كراهة البشر من الفلو في الركون إلى عدم الجبرة ، فأنت تثق برجل ، وتظنه مخلصاً تمام الإخلاص . وخيراً وأميناً ، ثم لا يلبث أن يتكشف لك زائفاً خبيثاً ، وهكذا غيره وغيره . فإذا وقع ذلك لإنسان مرات عدة ، و بخاصة من جماعة أصدقائه الذين يظنهم أشد الناس إخلاصاً له ، وكثر النزاع بينه و بينهم ، فإنه ينتهى آخر الأمر إلى كراهة الناس جيماً ، و يعتقد أن ليس

بين الناس على الإطلاق صاحب خير . أحسبك بنير شك قد لاحظت هذا

للت: نىم

-- أليس ذلك مدعاة للخزى ؟ وسببه أن الإنسان فى اضطراره إلى معاملة سائر الناس ، لا يكون لديه بهم علم ، لأنه لو عرفهم لعرف الأمر على حقيقته ، وذلك أن ذوى الخير قليلون وأن ذوى الشر قليلون ، وأن الكثرة النالبة هى فيا يقع بين هذين قلت : ماذا تعنى ؟

أجاب: أعنى أنه كما قد نقول عن بالغ الكبر وبالغ الصغر بأنه ليس أندر من رجل بالغ الكبر ، أو رجل بالغ الصغر ، فهذا ينطبق بصفة عامة على النهايات ، سواء أكان ذلك عن الكبير والصغير ، أم السريع والبطىء ، أم الكدر والصاف ، أم الأسود والأبيض ؛ وسواء ضربت أمثلة ناساً أو كلاباً أو أى شىء آخر ، فقليلون هم النهايات ، أما الكثرة فتتوسط بين النهايات ، أما الكثرة فتتوسط بين النهايات ، أو لم تلاحظ هذا قط ؟

قلت : نعم لاحظته

قال : ثم ألست ترى أنه لوكان بين الشرور تنافس ، لوجد أن قليلاً جدا منها هو أسبقها في الشر؟ قلت: نم ، فذاك أرجح الظن

أجاب : نم ذاك أرجح الظن ، ولست أعنى أن مَثَلَ الأحاديث في هــذا مثلُ الناس — وأراك ها هنا قد حملتني أن أقهل أكثر مما اعتزمت أن أقول ، ولكن وجه المقارنة هو أنه إذا ما آمن رجل ساذج ، لا يحذق علوم الكلام بصحة دليل ، وخيل إليه فيما بعد أنه باطل ، سواء أكان باطلاً حقا أم لم يكن ، ثم تكرر هذا فى غيره وغيره ، فلا تبقى للرجل عقيدة واحدة ، وينتهى الأمركما تعلم بكبار الجادلين إلى الظن بأنهم قد باتوا أحكم بني الإنسان ، لأنهم هم وحدهم الذين أدركوا ما في التدليلات كلها من تزعزع وضعف شامل ، لا بل أدركوا ذلك في الأشياء جميعاً ، وهي نظل صاعدةً هابطةً في مدّ وجزر لا ينقطمان ، كما هی الحال فی تیار یور بیوس

قلت: هذا جد محبح

أجاب: نم يا فيدون ، ولشد ما يبعث على الأسى أيضاً أن يصادف إنسان تدليلاً هنا أو هناك ، فيبدو له أول الأمر أنه حق ، ثم يتكشف له عن باطل ، فبدلاً من أن ينحو باللائمة على نفسه وعلى ما يعوزه من ذكاء ، تراه لحنقه آخر الأمر ينتبط شديد الغبطة في إزاحة اللوم عن عاتقه ليلقيه على التدليل بصفة عامة ، ،

ويظل بمد ذلك إلى الأبدكارهاً لاعناً لكل تدليل ، فتفلت منه حقيقة الوجود وعرفانه ، لوكان ثمة ما يسمى بالحقيقة أو اليقين أو القدرة على المعرفة إطلاقاً

قلت : نعم ، إن ذلك ليبعث على الحزن الشديد

قال : فلنحاول إذن بادى ذى بدء ، أن نسلم في نفوسنا بالنكرة القائلة إنه لا حقيقة ولا عافية ولا قوة في أي تدليل على الإطلاق ، ولنعلن قبل ذلك أن ليس فينا نحن الآن عافية وأنه يجب أن نطلق فينا العنصر الإنسابي ، ونسعي جهدنا في اكتساب العافية — فتكسبها أنت وسائر الناس جميعاً من أجل حياتكم المقبلة كلها ، وأما أنا فمن أجل الموت ، فلست أحسَنُ الساعةُ ﴿ أني مُتَخَلِّق بخلق الفيلسوف، وما أنا في الرأى إلا مشايم كأ فواد السوقة ، وليس يعبأ المتشيع ، حينما يلج في المخاصمة ، بأوجه الصواب من الموضوع ، بل يحرص على إقناع سامعيه بأقواله وكفي، وليس بينه وبيني في اللحظة الراهنة من فرق إلا هذا— بينا هو يحاول إقناع سامعيه بصحة ما يزعم ، ترانى أحاول إقناع نفسى قبل كل شيء ، فإقناع سامعيّ أمر ثانوي بالنسبة إلى . ولتنظرن كم عسى أن أفيد بهذا ، فلو كان ما أقوله صيحاً فما أجمل أن أكون مقتنماً بالحقيقة ، وأما إن كان لا شيء بعد الموت ، فسأوفر على أصدقائى هـذا العويل فيما بتى من حياتى من أجل قصير ، هذا وسترتفع عنى جهالتى ، ولهذا فلن يقع منى ضرر . أى سمياس وسيبيس ، تلك هى الحالة المقليسة التى أتناول بها الحوار ؛ و إنى أطلب اليكما أن تفكرا فى الحقيقة لا فى سقراط ؛ فإن رأيتا أنى أتكلم حقا فوافقانى ، و إلا فقاومانى بكل ما وسمكما من جهسد ، حتى لا أخد عكما جميماً كما أخدع نفسى ، وحتى لا أكون لكما كالنحلة ، فأدع فيكا تمتى قبل موتى

قال: والآن دعنا نمضي ، ولأتأكد منك قبل كل شيء أن ما في ذهني يطابق ماكنت تقوله ؛ فإن كنتُ مصيباً فيما أَنذكر ، فقد كان لدى سمياس مخاوف وشكوك أن تكون الروح أسبق إلى الفناء ، ما دامت عبارة عن انسجام ، على الرغم من أنها أشد من الجسد ألوهية وصفاء . وقد بدا سيبيس من جهة أخرى أنه يسلم بأن الروح أطول من الجسد بقاء ، ولكنه قال : إن أحداً لايستطيع أن يعلم إن كان يمكن للروح بعد أن تمكون قد أبلت أجساداً عدة ، أن تفني هي نفسها ، مخلِّقة ورا.ها آخر أجسادها ، وأن هذا هو الموت الذي يجلب الدمار للروح لا للجسد ، لأن فعــل التخريب لا يفتأ عاملاً في الجسد أبداً . أليست هـــذه يا سمياس وسيبيس ، هي النقط التي تستوجب منا النظر؟

فوافق كلاهما على أن ذلك تقرير لرأيهما

فضى سقراط: وهل تنكران ما فى الحوار السابق كله من قوة ، أم تنكران ما فى بعضه فقط ؟

فأجاباً : بل ما فى بعضه فقط

قال: وما ذا ارتأیتا فی ذلك الجزء من الحوار الذی ذكرنا فیه أن المعرفة عبارة عن تذكر فحسب ، واستنتجنا منه أن الروح لاشك كانت موجودة فیما سبق ، فی مكان آخر ، قبــل أن تنحصر فی الجسد ؟

فقال سیبیس إنه قد تأثر بذلك الجزء من الحوار تأثراً عجیباً ، و إنه لبث فیه راسخ الیقین ، ووافقـه سمیاس ، وأضاف أنه عن نفسه لم یكد خیاله یجیز أن یجی. یوم یری فیـه حول ذلك رأیاً مخالفا لهذا .

فاستأنف سقراط: ولكن يجدر بك، أى صديق الطبيى، أن ترى رأيا مخالفا، لأنك إن أصررت على أن الانسجام مركب وطلى أن الروح انسجام، نشأ من أوتار رُكبت فى إطار الجسد، فلا ريب أنك لن تجيز لنفسك القول بأن الانسجام سابق للمناصر التى يتألف منها الانسجام (۱)

<sup>(</sup>۱) قال سمياس لسفراط: إنه مقتنع بمذهب التسذكر الذي يتضمن وجود الروح قبل حلولها في الجسد، فيجيبه سفراط: إن هذا المذهب لايتفق مع عقيدته بأن الروح عبارة عن انسجام بين أعضاء الجسد، لأنه يستحيل

- كلا يا سقراط فذلك مستحيل

- ولكن ألست ترى أنك إنما تقرر هذا فعلاً حينا تقول إن الروح كانت موجودة قبل أن تأخذ صورة الإنسان وجسده ، وأنها تألفت من عناصر لم يكن لها وجود بعد ؟ فليس الانسجام شيئاً يشبه الروح كما تظن ، وإيما القيثارة والأوالر والأصوات توجد أولاً في حالة من التنافر ، فيجي ، الانسجام بعد هذه جيماً ، ثم هو يسبقها جيماً في النناء . فكيف يمكن أن نلائم بين هذا الرأى في الروح وبين الرأى الآخر (١) ؟

أجاب سمياس : لا يمكن قطماً

قال : ومع ذلك فينبغى بلا ريب أن يكون ثم انسجام ، ما دام الانسجام هو موضوع الحديث

أجاب سمياس: ينبغي أن يكون

قال : ولكن ليس ثم انسجام بين هاتين القضيتين . إن

<sup>=</sup> أن يوجد انسجام الأعضاء قبل وجود الأعضاء نفسها ، وبالتالى يستحيل وجود الروح قبل وجود الجسد

<sup>(</sup>۱) يقول سقراط لسباس: إن الأشياء التي يكون بينها السجام توجد أولا في حالة تنافر ثم يجيئها الانسجام فينسقها ، يعني أن المادة تأتي أولا والانسجام ثانيا ، فإن كانت الروح السجاما لا أكثركما زعم من قبل تحمّ أن يكون الجسد قد وجدت أجزاؤه قبل وجود الروح . وهذا القول يتنافى مع ما يسلم به ممياس نفسه الآن من أن الروح كانت موجودة قبل الجسد بدليل تذكر الالسان أشياء لم تصادفه في تجارب حياته

المعرفة عبارة عن تذكر ، وإن الروح انسجام ، فأيهما إذن تستيق لنفسك ؟

أجاب : إني لأحسبني يا سقراط أشد يقيناً بأولاها التي أقر لى عليها الدليل الواف ، منى بالثانية التي لم ينهض عليها دليل قط ، فليست ترتكز إلا على أسس من الظن والاستحسان ، وأنا عليم علم البقين أن هذه الأدلة التي تعتمد على الظنون مضلة ، وهي خدّاعة ما لم يؤخذ عند استخدامها حذر شديد - مي خداعة في علم الهندسة وفي سائر الأشياء أيضاً . أما نظرية المعرفة والتذكر فقد أُقم برهانها على أسس من اليقين ، والبرهان هو أن الروح لابدكانت موجودة قبل أن تحل فى الجسد ، لأن الجوهر<sup>(N)</sup> متعلق بها ، ومجرد اسم الجوهر يقتضى الوجود ، وما دمت قد فينبغي ، فها أظن ، ألا أستطرد في الجدل ، وألا أسمح لسواى أن يزعم بأن الروح هي عبارة عن انسجام

قال: دعنى ياسمياس أبسط الموضوع من وجهة نظر أخرى: هل يمكن فيما تتصور أن يكون الانسجام أو أى مُم كب آخر، فى حالة تختلف عن حالة المناصر التى تألف منها ؟

Essence (1)

– لاولاريب

— أم هل هو يفمل أو يعانى شيئاً غير الذى تفعله هي أو تعانيه ؟

فوافق سمياس

إذن فليس يسوق الانسجامُ الأجزاء أو العناصر التي
 يتكون منها هو ، ولكنه يتيمها فقط

فوافق سمياس

لأنه يستحيل على الانسجام أن يكون على شىء من
 الحركة أو الصوت أو أية صفة أخرى تكون مضادة للأجزاء

فأجاب: يستحيل أن يكون ذلك

-- أوّ ليس كل انسجام يتوقف على الحالة التى تنسجم فيهــا المناصہ ؟

قال: لست أفهم ما تقول .

- أريد أن أقول إن الانسجام يقبل التدرج ، فهو أكثر انسجاماً ، وهو أقرب إلى الانسجام التام ، حينما تدنو الأجزاء في تناسقها إلى التمام ، إن أمكن لهـا ذلك . وهو أقل انسجاماً ، وأبعد عن الانسجام التام ، حينما تكون الأجزاء أقل تناسقاً

ولكن هل تقبل الروح التفاوت ؟ أعنى هل تكون روح ولو إلى أقل حد تمكن ، أكثر أو أقل روحانية من غيرها ، أو أبعد عن تمـام الروحانية ، أو أدنى إليه من روح أخرى ؟

- لا يكون ذلك قطعاً

- ومع ذلك فقد يقال بحق إن روحاً تنصف بالذكاء والفضيلة وإنها خيِّرة ؛ وإن روحاً أخرى تنصف بالغباوة والرذيلة وإنها شريرة : وحق هذا الذي يقال ؟

— نىم ھو حق

- ولكن ما ذا يقول أولئك الذين يصرون على أن الروح انسجام ، فيما رأيت من وجود الفضيلة والرذيلة فى الروح ؟ - أيقولون إن ثم انسجاماً آخر وتبافراً آخر ، و إن الروح الفاضلة تكون منسجمة ، وما دامت هى نفسها انسجاماً ، فنى باطنها انسجام آخر ، و إن الروح الرسخيلة ليست منسجمة ولا يكون فى باطنها انسجام ؟

— أجاب سمياس : إنى لا أحيرجواباً ، ولكنى أحسب أن سيزع أولئك الذين يأخذون بهذا الرأى شيئاً كهذا

- وبحن قد اتفقنا فيا سبق أن ليست روح أكثر روحانية من غيرها ، وهــذا الاتفاق يساوى الموافقة على أن الانسجام لا يزيد فى درجة انسجامه ولا ينقص ، أى لا يكون أكل ولا أنقص انسجاماً

- جد صحيح

— وما لا يزيد فى درجة انسجامه ولا ينقص لا يكون أكثر ولا أقل تناسقاً !

— محيه

— وما لا يكون أكثر ولا أقل تناسقاً لا يكون فيه من الانسجام أكثر ولا أقل ، ولكنه دائمًا مقدار متساوٍ من الانسجام ؟

- نم الانسجام متساو

فإذا لم تزد روح ولم تنقص فى روحانيتها الحجردة عن غيرها ، فهى ليست أكثر ولا أقل انسجاماً منها ؟

- تماماً

وعلى ذلك فليس فيها من الانسجام أو التنافر مقدار
 أكثر أو أقل ؟

ليس فيها ذلك

ولماكان ما فيها من الانسجام أو التنافر ليس أقل
 ولا أكثر فلا يكون لروح من الرذيلة أو الفضيلة أكثر مما يكون

لغيرها ، على فرض أن الرذيلة تنافر ، وأن الفضيلة انسجام ؟

- إنها لا تكون أكثر من غيرها أبداً

وإن توخينا ياسمياس فى حديثنا دقة أكثر ، فلن يكون لروح أية رذيلة ، إن كانت الروح انسجاماً ، لأنه ما دام الانسجام مطلقاً فهو لا يساهم فى غير المنسجم ؟

<u>ب</u> لا

وعلى ذلك فلا تقع رذيلة من روح هى روح مطلقة ؟
 كيف يمكن ، وفاقاً لما سبق من حديث ، أن تقع منها الرذيلة ؟

و بناء على هـذا إذن تكون أرواح الحيوانات جميعاً

 سواء فى الخير ، ما دامت كلها متساوية ومطلقة فى روحانيتها ؟

 فقال : إنى موافقك يا سقراط

فقال: وهل يمكن فى ظنك أن يَصْدُقَ كل هــذا ؟ أنسلم بهذه النتأئج كلها — وهى مع ذلك نامجة فيما يظهر من الزعم بأن الروح انسجام؟

فقال : كلا ولا ريب

قال : وأيضاً ، أي عنصر بين الأشمياء البشرية تراه

مسيطراً ، سوى الروح ، والروح الحكيمة بنوع خاص ؟ أترى بينها مثل ذلك العنصر ؟

-- حقا إنى لا أرى

- وهل الروح على اتفاق مع رغبات الجسد، أم هى و إياها فى خلاف؟ فشلاً عند ما يكون الجسد ظمآن ساخناً ، أفلا تصدف الروح بنا عن الشرب ؟ وعند ما يحس الجسد جوعاً ، أفلا تصدفنا عن الأكل! وذلك واحد فقط من عشرة آلاف من أمثلة التضاد بين الروح و بين أشياء الجسد

– جد صحیح

- ولكن سبق منا اعتراف بأن الروح مادامت انسجاماً ، فلا يمكنها أن تنطق بإشارة لا تتفق مع الأوتار التي تألفت هي منها ، من حيث حالات التوتر والاسترخاء والتموج وسائر المؤثرات ، إنها تتبعها فقط ، ولا تستطيع أن تقودها ؟

فقال: نم ؛ إنا اعترفنا بذلك يقينا

 ومع ذلك فلسنا نرى الآن أن الروح تفعل الضد ثماماً - فهى تقود العناصر التى يظن أنها تتألف منها ، وهى فى معظم الأحوال تعارضها وتقهرها طيلة الحياة بكل ما أمكنها من سبل وقد تكون معها أحياناً أشد عنفاً بأن ترغمها على آلام الأدوية والألماب ، ثم قد تعود فتكون و إياها أرق وداعة ، وهى فى ذلك تتهدد بل وتزجر الشهوات والعواطف والمخاوف . كا نما هى بذلك تتحدث إلى شى، غير نفسها ، كما يصور لنا هوميروس أوذيسيوس فى الأوذيسة بهذه الكلات :

لقد ضرب على صدره لكي يؤنب قلبه:

« یا قلب ٔ صبراً ، فیا طالما احتمات أسوأ من ذلك شرا » أفتظن هومیروس ، قد تأثر حین سطر هذا ، بالفكرة القائلة إن الروح انسجام ، و إن رغبات الجسد قمینة أن تسوقها ، و إنه لم یكن بری أنها هی التی بطبیعتها تسیطر علی تلك الرغبات و تقودها ، و إنها أمعن فی الألوهیة من أی انسجام ؟

نم یا سفراط ، إنی موافق جدا علی ذلك

- إذن فلن نصيب ياصاح فى قولنا إن الروح انسجام ، لأن فى ذلك تناقضاً ظاهراً مع هوميروس الإلهٰى كما أنه متناقض و إيانا فقال : حقا

قال سقراط : كني يا سيبيس حديثاً عن هارمونيا (١) ؛

harmonia (١) الاهة في طيبة ، ويظهر أن لفظة harmony الأفرنجية ومعناها الانسجام قد اشتقت منها

إلهٰ تكم الطيبية ، فما أحسبها قد أغلظت معنا الصنيع ، ولكن ماذا أقول لكادموس الطيبي ، وكيف أسترضيه ؟

قال سيبيس: أظنك واجداً سبيلا إلى استرضائه، فلست أرتاب فى أنك رددت حديث الانسجام بطريقة لم أكن أتوقعها قط. فقد أيقنت حينا تقدم سمياس باعتراضه أن ليس إلى إجابته من سبيل، فأدهشنى لذلك أن أرى قوله يخور فلا يثبت أمام عجمتك الأولى، وليس بهيداً أن يلاقى الآخر، الذى تدعوه كادموس، مصيراً كهذا المصير

فقال سقراط: لا یا صدیق العزیز ، ها ینبنی أن نُوهی خشاة أن تنطلق من عین خبیثة هده الد کامة التی أوشك أن أطف بها ، فلنا أن ندع الأمر بین أیدی من هم فی علیین ، حق أذنو ، علی طریقة هومی ، فأختبر ما یتوقد فی عبارتك من حماسة ، وخلاصة اعتراضك باختصار هی ما یأتی: إنك ترید أن یقام لك الدیل علی أن الروح باقیة خالدة ، و تظن أن الفیلسوف الذی یطمئن إلی الموت إنما یرکن إلی طمأنینة فارغة حمقاء ، إذا هو ظن یطمئن إلی الموا یا یکن إلی طمأنینة فارغة حمقاء ، إذا هو ظن أنه سیكون فی المالم الأدنی أوفر جزاء ممن سلك فی حیاته سبیلا أخری ، ما لم یستطع أن یدلل علی ذلك ، وأنت تزعم أن إثبات ما الروح من قوة وألوهیة ، و إثبات وجودها السابق لوجودنا ما الروح من قوة وألوهیة ، و إثبات وجودها السابق لوجودنا

في هيئة البشر ، لا يقتضي بالضروره خلودها . فإذا سلمنا بأن الروح قد عمرت طويلا ، وأنها في حالتها الأولى علمت وعملت شيئاً كثيراً ، فليس هذا الاعتبار دليلا على خلودها ، وقد يكون الأبحلال ، وقد تنتهي آخر الأمر إلى ما يسمى بالموت ، بعد أن تفرغ من عناء الحياة . وسواء أكانت الروح تحل في الجسد مرة واحدة فقط أم مرات عدة ، فذلك ، كا قد تقول ، لا يخفف من مخاوف الأفراد شيئاً ، فليس يخلو إنسان من الشعور الطبيعي ، فإن لم يكن لديه عن خلود الروح علم و برهان حق له أن يخاف. ذلك ما أحسبك قائله يا سببيس ، وهو ما أعيده عامداً ، حتى لايفلت منا شيء منه ، ولكي تستطيع إن شئت أن تضيف إليه أو تحذف منه شيئاً

فقال سيبيس : ولكنى ، فيما أرى الآن ، لا أجد ما أضيفه أو ما أحذفه . إنك عبرت عما أريد

فسكت سقراط هنيهة ، وبدا عليه كأنما عاص فى تأمله ، وأخيراً قال : إن هـذا المبحث الذى أثرته يا سيبيس لذو خطر عظم ، فهو يتضمن موضوع الكون والفساد برمته ، وذلك ما أود ، إن شئتم ، أن أقدم لكم فيه خبرتى . فخذوها إن رأيتم

فيها أقول شيئًا يعين على حل إشكالكم

فقال سيبيس: لشد ما أرغب في أن أنصت لما تقول

قال سقراط: إذن فهاك حديثي يا سبيس: لقد كنت في صباى شديد الرغبة فى معرفة ما يسمى بالعلم الطبيعي من أبواب الفلسفة . فقد ظننت أن له أخراضاً سامية ، إذ هو العلم الذي يبحث في علل الأشياء ، فينبئنا لماذا وجد الشيء ، وفيم خلقه وفناؤه ، وكنت لا أنى أقلق نفسي بالنظر في مسائل كهذه : هل يرجع نمو الحيوان إلى فساد يجيء به عاملا الحر والبردكما يقول بعض الناس (١) ؟ أيكون العنصر الذي نفكر به هو الدم أم الهواء أم النار؟ أم قد لا يكون شيئاً من هذا القبيل؟ — فربما كان المخ هو القوة التي تبتدع أحاسيس السمع والبصر والشم ، وقد تنشأ عن هذه الأحاسيس الذاكرة والرأى ؛ وعلى الذاكرة والرأي قد يُبنى السلم ، ولكن إذا وقفت فيهما الحركة وأدركهما السكون ؛ وبعدال مضيت أحتبر فساد الأحاسيس ، وأتناول بالبحث أشياء الأرض والساء ، واستخلصت أخيراً أنني عاجز كل العجزعن هذه المباحث ، وعلى ذلك سأقيم لك الدليل قاطماً

فقد فتنتُ بها إلى درجة عميت معها عيناى أن ترى الأشياء التى كنت أحسبنى ، ويحسبنى الناس ، عالما بها علم اليقين ؟ وقد أنسيت ما كنت ظنفته من قبل بديهيا لايحتاج إلى دليل، وهو أن نمو الإنسان نتيجة الأكل والشرب، لأنه بهضم الطمام يجتمع لحم إلى لحم وعظم إلى عظم ، وحيثًا تجمعت عناصر متجانسة كبر الجرم الضئيل ، وعظم الإنسان الصغير . ألم يكن ذلك رأيا معقولاً ؟

قال سيبيس: نعم أظن ذلك

- حسناً ، دعنى أنبئك شيئاً آخر ، فقد مربى زمن كنت فيه أحسب أنى أفهم معنى الأكبر والأصغر فهماً جيدا ، فإذا أبصرت رجلا ضخا واقعاً إلى جانب رجل ضئيل ، توهمت أن أحدها أطول من الآخر قيد رأس ، أو أن حصاناً كان يلوح لى أنه أكبر من حصان آخر ، بل أوضح من ذلك أننى كنت فيا يظهر أحسب العشرة تزيد على الثمانية باثنين ، وأن ذراعبن أكبر من ذراع واحدة ، لأن الاثنين ضعف الواحد

قال سيبيس: وماذا أنت اليوم قائل فى مثل هذه الأمور ؟ فأجاب: كان ينبخى أن أنأى بنفسى بعيداً عن توهم أننى أعلم لأيها سبباً ؛ حقاكان ذلك ينبغى ، فاست أستطيع أن أفنع نفسى بأننا لو أضفنا واحداً إلى واحد صار الواحد الذى جاءته الاضافةُ اثنين ، أو أن الوحدتين مضافتين ممَّا تساويان بسب الإضافة اثنين ، فلست بمسيغ كيف أنه إذا انفصلت إحداها عن الأخرى كانت واحداً لا اثنين ، ثم إذا تلاقيا ، فقد يكون مجرد التقارب بينهما سبياً في أن تصبحا اثنتين : هــذا ولست أفهم كيف تكون قسمة الواحد سبيلا للحصول على اثنين ، لأنه عندنذ تكون النتيجة الواحدة ناتجة من سببين متباينين -فغي المثال الأول نشأ اثنان من جمع واحد إِلى واحد وتقار بهما ، وفى الثانى كان السبب هو انفصال واحد عن واحد وطرحه منه <sup>(١)</sup> . ولست مقتنعاً بعد ذلك بأنني أفهم لمــاذ يتولد الواحد ، أو أئُّ شيء آخر ، ولمــاذا يزول ، بل ولماذا يكون إطلاقاً . إنني لن أسلم بهذا قط و إنى لأتمثل فى ذهنى فكرة مهوشة عن طريقة أخري

ثم استمعت إلى رجل كان عنده كتاب أنا كسجوراس ، كما قال : وطالع فيه أن العقل هو المصرِّف والعلة لـكل شيء ، ولشد ما اغتبطت لذكر هذا الذي كان باعثاً على الإيجاب. وقلت

 <sup>(</sup>١) يَمَى أَنَا يَكُنَ أَنَ نَسَم الواحد نَصْفَيْنَ فَيْكُونَ لنا بِذَلِكَ اثنانَ .
 كذلك يمكنَ أن نَصْم واحداً إلى واحد فيكونَ لنا بذلك اثنانَ أيضًا . فكانَ الاثنين تنتج عن علين مختلفتين

لنفسى : إذا كان العقل هو المسيِّر فإنه سيسير بكل شيء إلى الصورة المثلى ؛ ويضع كل شيء أحسن موضع ؛ وزعت أن من برغب من الناس في استكشاف علة تولد أي شيء أو زواله أو وجوده ؛ فعليه أن يرى كيف تكون الصورة المثلي لذلك الشيء من حيث وجوده وسعيه وعمله ؛ لذلك كان لزاماً على المرء ألا يضع نصب عينيه إلا الحالة المثلي بالنسبة إلى نفسه و إلى الناس ثم عليه بعد ذلك أن يعلم الأسوأ أيضاً ؛ فالأمثل والأسوأ يحويهما علم واحد . وسرني ما ظننت أني واجد في أنا كسجوراس من يعلمني ما وددت أن أعلم من أسباب الوجود ؛ وخيل إلىّ أنه منْبني أول الأمر عن الأرض أمسطحة هي أم كرية ، وأنه باسط لى بعد ذلك علة هذا وضرورته وأنه معلمي طبيعة الأمثل ومظهر لى أن الأمثل إنما هو هــذا (١٦) ، فإن زعم أن الأرض قائمة في المركز شرح كيف أن هـ ذا هو الوضع الأمثل ، وُكنت سأقتنع مه لوبين لي ذلك ، وما كنت لأقتضيه غير ذلك سبباً ، وحسبت أننى قد ألتمسه بعد ذلك فأسائله عن الشمس والقمر والنحوم ،

<sup>(</sup>۱) أى أنه اعتقد أنه سسيعد فى نظرية أناكسجوراس البراهين الكافية على أن الكون فى صورة مثلى ، فسقراط لايطلب تعليلا لظواهر الكون إن هو اعتقد بحق أنها فى أوضاع مثالة ، فتلك عنده غاية تكفى وحدها أن تكون هدفا أقصى

فيشرح لى سرعتها المقارنة ، ونكوسها ومختلف حالاتها ، وكيف أنها تتجه بميولها المتعددة ، القابلة منها والفاعلة نحو الأمثل دائماً ، وما كنت أتصور أنه إذا ما تحدث عن العقل باعتباره مصرفاً لها ، يعلل وجودها على هيثتها الراهنة بغير علة أن هذه هي الصورة المثلى ، وظننت أنه بعد أن يفرغ من الشرح المفصل لعلة كل منها وعلتها جيماً ، سيمضى يبين لى الحالة المثلى لكل منها ولها جيماً ، لقد تناولت الكتب متلهماً لأعلم أمر الأمثل والأسوأ ، فتاوتها مسرعاً ما استطعت إلى السرعة سبيلا ، وقد رجوت آمالا لم أكن لأبيعها بكثير

ما أبعد ما رجوت من أمل ، وما أسوأ ما عدت به من فشل ! فا مضيت حتى ألفيت فيلسوق قد نبذ العقل نبذاً كما نبذ كل ما سواه من أسس الانساق ، وانتكس إلى الهواء والأثير والماء وما إليها من شوارد الآراء، فكان عندى أشبه برجل أصر بادى ثنى بدء أن العقل هو علة أفعال سقراط بصفة عامة ، فلما أراد أن يبين بالتفصيل أسباب أفعالى العديدة ، أخذ يبرهن أنى أجلس ها هنا لأن جسمى مصنوع من عظام وعضلات ، وأن العظام كما كان ينتظر أن يقول : صلبة تفصل بينها أربطة ، وأن العضلات منة وهى تغطى العظام التي يحتويها كذلك غشاء

أو محيط من اللحم والجلد . ولما كانت العظام مشدودة إلى مفاصلها لقمض العضلات وبسطها ،كان في استطاعتي أن أثني أطراف بدنی ، وهذا علة جلوسی هاهنا فی وضع منحن . إنه کان سيزيم هذا ، وكان سيشرح بمثل هذا كلامي إليكم ، فقد كان سيعزوه إلى الصوت والهواء والسمع ، وكان سيذكر من هذا النوع من الأسباب عشرة آلاف سوى ماذكر ، ناسياً أن يشير إلى السب الحقيق وهو أن الأثينين قد رأوا في إدانتي صواباً ، فرأيت أنا بناء على ذلك أن الأفضل والأصوب هو مقامى ها هنا محتملاً ما حكم على به ، فأرجح الظن عنـــدى أن عظامى وعضلاتي هذه كانت تو د لو فرت إلى مينارا أو بوتيا Beotia -و إنى لأقسم بالكلب أنها تود ذلك ، إذا لم يكن يسيرها إلا فكرتها هي عن الأحسن ، وإذا لم أكن أنا قد آثرت أن أحتمل كل عقو بة تقضى بها الدولة ، على اعتبار أن ذلك أفضل وأشرف مسلكا ، بدل أن أمشل دور الآبق فألوذ بالفرار . لاشك أن في هذا كله خلطاً عجيباً بين الأسماب والحالات . وقد يمكن القول حقا إنني لا أستطيع تحقيق غاياتي بغير العظام والعضلات وسائر أجزاء الجسد ، أما القول بأنبي أفعل ماأفعل من أجلها ، وأن فعل العقل إنما يكون على هذا النحو ولا يكون

باختيار الأحسن ، فذلك ضرب من القول العابث العقيم : و إني لأستغرب ألا يستطيع الناس أن يفرقوا بين السبب والحالة ، وهو ما نخطي الدهاء فيه وفي تسميته دائماً ، لأنهم يتخطون في الظلام ؛ وهكذا ترى واحـداً من الناس يفترض دوامة من الماء تحيط بالأرض الني ترتكز في موضعها بفعل السماء، وترى آخر مذهب إلى أن المواء عماد الأرض ، وأن الأرض في. شكل الحوض النسيح (١٦) ، ولا تسيغ عقولهم قط وجود أية قوة تسير بهم إذ تصرفهم نحو الأحسن، وهم لا يتخيلون أن في ذلك قوة فوق القوة البشرية ، إنما هم يتوقعون أن يجدوا للعالم عماداً آخر أقوى من الخير وأكثر منه دواماً وشمولاً ، وهم بغير شك يرون أن قوة الخير القسرية الشاملة هي كل شيء ، ولكني مع ذلك أتمني أن يكون هذا هو المبدأ الذي أتعلمه إن وجِد من يعلمنيه ، ولما كنت قد فشلت أن أستكشف بنفسي أو بإرشاد غيرى من الناس طبيعة الأمشل ، فسأعرض عليكم إذا شتر طريقة البحث في العلة التي وجدتها تتلو الأمثل في المثالية (٢٦)

 <sup>(</sup>١) يتهمكم سفراط بهذا القول على أصحاب المذاهب الفلسفية الأولى الذين كانوا يطلون الكون بالماء تارة وبالهواء طوراً ، دون أت ينفذوا بعقولهم إلى ما وراء الممادة من قوة مدبرة

أجاب: لشد ما أحب أن أصغى إلى ذلك

فضى سقراط: ظننت أنى ما دمت قد فشلت فى تأمل الوجود الحقيق فينبغي أن أحرص على عين روحي فلا أفقدها كما قد يؤذي الناسُ عيونهم الجثمانية بشهود الشمس والنظر إلها أثناء الكسوف ، ما لم يتحوطوا فلا ينظرون إلا إلى الصــورة المنعكسة على الماء أو ما يشبه الماء من وسيط ؛ حدث لي ذلك فحفت أن تصاب روحي بالعبي الشامل إذا أنا نظرت إلى الأشياء سينيِّ أو حاولت أن أتفهمها يوساطة الحواس ، وفكرت أنه محسن بي أن أعود إلى المثُل فأبحث فيها عن حقيقة الوجود ، و إنى لأعترف بنقص هــذا التشبيه (١) — لأننى بميد جدا عن التسليم بأن من يتأمل صور الوجود بوساطة المثل يراها « معتمة خلال منظار » دون من ينظر إليها وهي في نشاطها و بين نتائجها ،

وكان يتمنى أن يجد بين الناس من يعلمه طبيعة ذلك الكيال ولكنه لم يونق ؟ لذلك يريد أن يعرض على سامعيه علة تجيى، فى المرتبة بعد الكمال مباشرة

<sup>(</sup>۱) يقول إنه إذا أراد أن يبحث في علة الكون فلن يتوجه بفكره وحواسه نحو ظواهم الكون نفسها ، خشاة أن يبهره وهجها فتصاب المين الميمارة من نفسه بالعمى ، كما يحدث العين الجمانية فيمن ينظر إلى الشمس نفسها دون أن يلتس صورتها على صفحة الماء ، ولكنه سيبحث في عالم المثل بفكره ، والمثل في الواقع صورة من الكون ، أو الكون صورة من الكون ، أو الكون صورة منها على الأصح

ومهما يكن من أمر فهذه سبيلى التى سلكتها: فرضت بادئ الأمر مبدأ زعت أنه أمتن المبادئ ، ثم أخذت أثبت صحة كل شىء يبدو متفقاً مع ذلك المبدأ ، سواء أكان ينتمى إلى السبب أو إلى أى شىء آخر ، واعتبرت كل ما يتنافر و إياه غير صحيح ، ولكنى أحب أن أوضح بالشرح ما أعنى ، فما أحسبكم تفهمون ماأريد

فأجاب سيبيس : كلا ، حقا إنا لم نفهم جيداً

قال: ليس فيا أوشك أن أنبتكم به من جديد ، فهو ما ظللت أكرره أينا حللت ، فيا سبق من نقاش ، وفى ظروف غيره سلفت ، فتمة علة قدملكت على خواطرى ، أريد أن أبسط لكم طبيعتها ، ولامندوحة لى عن العودة إلى تلك الألفاظ المألوفة التى يلوكها كل إنسان ، فأزيم قبل كل شيء أن ثم جمالا مطلقاً وخيراً مطلقاً وكبراً مطلقاً وما إلى ذلك . سلم مبى بهذا ولهلى أستطيع أن أدلك على طبيعة العلة ، وأن أقيم لك الدليل على خلود الروح

فقال سيبيس : تستطيع أن تمضى من فورك فى برهانك ، فلست أتردد فى أن أسلم لك بهذا

فقال: حسناً ، إذن ٰفأحب أن أعلم هل تتفق معي في الخطوة

التالية ، وتلك أنه لوكان هنالك شىء جميل غير الجال المطلق لما شككت فى استحالة أن يكون ذلك الشىء جميلا إلا بمقدار مساهمته فى الجال المطلق — و إنى أقرر هذا عن كل شىء . أأنت. موافق على هذا الرأى فى العلة ؟

فقال : نعم أوافقك

فمضى قائلا: لست أعلم شيئاً ولا أستطيع أن أفهم شيئاً عن ٍ أى سبب آخر من تلك الأسباب الحكيمة التي يزعونها ، فان قال لى أحد إن جمالًا ينبعث عن ازدهار اللون أو الشكل أو ما شئت من شيء من هذا القبيل ، لطرحت قوله جملة ، فليس لي. منه إلا ربكتي ، ولتشبثت بفكرة واحدة دون غيرها تشبثاً قد يكون على شيء من الحق ، ولكني من صوابها على يقين ، وهي. أنه لا يجعل الشيء جميلا إلا وجود الجال والساهمة فيه ، مهما. تكن سبيل الوصول إلى ذلك ، وكيفية الحصول عليه ، فلست أقطع يرأى في الكيفية ، ولكني أقرر بقوة أن الأشياء الجيلة. كلها إنما تكون جيلة بالجال ، وعندى أن ذلك وحده هوالجواب المصوم الذي أستطيع أن أدلى به لنفسي أو لأي أحد آخر ، وإنى لأتشبث به ، ويقيني أن لن تصيبني الهزيمة قط ، وأنه في. مكنتي أن أجيب ، في عصمة من الزلل ، على نفسي أو على أي.

أحد من الناس ، بأن الأشياء الجيلة لا تكون جيلة إلا بالجال . ألست توافق على ذلك ؟

نعم أوافق

وبالكبر وحده تصير الأشــياء الكبيرة كبيرة فأكبر
 وأكبر، وبالصغر يصير الصغير صغيراً ؟

**--** حقا

فاو لاحظ شخص أن (1) أطول من (1) بمقدار رأس، وأن (1) أصغر من (1) بمقدار رأس، فسترفض أن تسلم له بهذا، وسنرع بقوة أنك لا تعنى إلا أن الأكبر أكبر بالكبر، وسببه، وأن الأصغر إلا بالصغر، و بسببه، وهكذا تجنب نفسك خطر القول بأن الأكبر أكبر، وأن الأصغر أصغر، بمقياس الرأس، الذي هو هو في كلتا الحالين، وستجنب نفسك كذلك ما في افتراض أن الرجل الأكبر أكبر بسبب للرأس الذي هو صغير، من سخف فظيع، ألم تكن لتخشى خلك؟

فقال سيبيس ضاحكا : كنت لأخشاه حقا

وكنت تحشى ، بنفس الطريقة ، أن تقول إن عشرة تزيد على ثمانية باننين ، وبسبها ، ولكنك كنت تقول إنها تزيد عليها بالمدد ، و بسببه ، أو أن ذراعين يزيدان على ذراع واحد بنصف بل هما يزيدان عليــه بالكبر — ذلك ماكنت تقوله لأن الخطر بذاته موجود فى كلتا الحالين

قال: جد صحيح

- ثم ألم تمكن لتحذر من التأكيد بأن إضافة واحد إلى واحد ، أو قسمة واحد ، هي سبب اثنين ، وكنتَ لتقسم أمام الملا بأنك لا تدرى طريقة يجي بها أي شيء إلى الوجود ، إلا مشاطرته لجوهره الأصلي ، فينتج أن سبب الاثنين الأوحد هو - في حدود ما تعلمه أنت - مشاطرة الاثنينية ، فهذه المشاطرة هي طريقة عمل اثنين كما أن مشاطرة الواحد هي طريقة عمل الواحد ، وكنت ستقول إنى مُطَّرح ألغاز القسمة والإضافة جانباً - فقد تجيب عنها رؤوس أبلغ من رأسي حكمة ، وما دمت كما أنا عديم الخبرة ، أفزع من ظلي كما يذهب المثل ، فلستُ أقوى على أن أتناول بالهدم مبدأ ذا أساس مكين . فإن هاجك فی ذلك مهاجم ، لم تحفل به ، أو أجبته حتی تری إن كانت النتائج الناجمة متفقاً بعضها مع بعض أوْ لا ، فإن طلب إليك بعد ذلك أن تتناول هـ ذا المبدأ بالشرح ، مضيت تزع مبدأ أسمى ، فأسمى البادئ السامية ، حتى تجد لنفسك مكناً ، ولكنك

لم تكن لتخلط فى تدليلك بين المبدإ والنتائج ، كما فعل الأرستيون The Eristics على الأقل إذا أردت أن تستكشف الوجود الحقيق . لا لأن هذا الخلط كان سيتبين لهؤلاء الذين لا يعنيهم الأمر إطلاقاً ولا يفكرون فيه ، فلديهم من الذكاء ما يكنى أن يجعلهم يغتبطون بأنفسهم غبطة عظيمة ، مهما يكن ما تحويه أفكارهم من عناء كبير ، ولكنى أعتقد أنك فاعل كما أقول إن كنت فيلسوفاً

قال سمياس وسيبيس فى صوت واحد : إن ما تقوله لحق بالغ — اشكراتس : نعم يا فيدون ، وليس يدهشنى منهما هذا: التسليم ، فكل إنسان له من الفكر أدنى حدوده ليقر بما فى تدليل سقراط من وضوح هجيب

- فيدون : يقيناً يا اشكراتس ، وقد كان ذلك عندئذ إحساس الرفاق جميعاً

- اشكراتس: نعم، وهو إحساسنا أيضاً ، نحن الذين نصنى الآن لروايتك ولم نكن من الرفاق ، ولكن ما الذى تلا هذا ؟

- فيدون : بعد أن سلموا بهذا كله ، ووافقوا على وجود المثل ، وعلى مشاركة سائر الأشياء فيها ، تلك الأشياء التي اشْتُقَتْ

أسماؤها من تلك المثل . قال سقراط ما يأتى ؛ إِن كنت مصيباً فها أنذكر :

-- تلك هى طريقتك فى الحديث ، ومع ذلك فحين تقول إن سمياس أكبر من سقراط وأصغر من فيدون ، ألست بذلك تصف سمياس بالكمر والصغر معاً ؟

نعم إنى أفعل ذلك

- ولكنك على رغم هذا تسلم بأن سمياس لا يزيد فى الحقيقة عن سقراط بسبب أنه سمياس ، كما قد يدل عليه ظاهر، المبارة ، ولكنه يزيد عليه بسبب ما له من حجم . فليس يزيد سمياس على سقراط لأنه سمياس أكثر مما يزيد عليه لأن سقراط هو سقراط ؛ إنما سبب الزيادة أن فيه صغراً حينا يقرن إلى كبر سمياس ؟

\_\_ حقا

و إذا كان فيدون يربى عليــه حجما ؛ فايس ذلك لأن
 فيدون هو فيدون ؛ بل سببه أن فى فيدون كبراً بالنسبة إلى
 سمياس الذى هو أصغر بالمقارنة ؟

— هذا حق

و إذن فسمياس يقال عنه إنه كبيركا يقال عنه إنه صغير

لأنه فى موقف وسط بينهما ، فهو يزيد بكبره على صغر أحدها ، كما أن كبر الآخر يزيد على صغره . ثم أضاف ضاحكا : ما أشبهنى فيا أقول بكتاب ، ولكنى أعتقد أن ما أقوله حق فوافق سمياس على هذا

 والسبب في هذا القول منى هو رغبتى في أن تروا مم. أنه ليس الكبر المطلق وحده هو الذي يستحيل عليه أن كهن كبيراً وصنيراً في آن معا ، بل إن ما فينا من كبر ، وكذلك ما في الحسات ، لن يقبل كذلك الصغير بتاتا ، وأن يرضى أن يربي عليه ، وسيحدث بدلا من هـذا أحد شيئين – إما أن الأكبر سيزول أو يتراجع أمام ضده ، وهو الأصغر ، أو أنه سيتلاشى بازدياد الأصغر ، ولكنه لو قبل أو سلم بالصغر فلن يغير ذلك منه ، كما أنى لا أزال كاكنت عاما الشخص الصغير مذاته مع كونى قد تلقيت الصغير وقبلته حينها قرنت إلى سمياس. فكما أنه يستحيل قطعا على مثال الكبرأن بتنازل ليكون أو ليصير صغيرا ، كما يستحيل على أى ضد آخر ظل كما هو ، أن يكون أو يصير ضد نفسه أبدا ، فهو إما أن نزول أو بمحى أثناء التغير أجاب سيبيس. هذا عين ما أرتئيه

فلما أن سمع ذلك أحد الرفاق ، ولست أذكر على التحقيق

من هو ، قال : بحق السهاء ، أليس هذا هو النقيض تماما لما سبق التسليم به — ذلك أن من الأكبر جاء الأصغر ، ومن الأصغر جاء الأكبر ، وأن الأضداد إنما تولدت من أضداد ، فأحسبكم الآن منكر بن هذا إنكارا قاطعا

فمال سقراط نحو المتكلم برأسـه منصتا ، ثم قال : تعجبني. جرأتك في تذكيرنا بهذا ، ولكنك لم تلاحظ أن هنالك اختلافا بين الحالتين ، فقد كنا نتحدث فما سلف عن الأشباء المتضادة. أما الآن فحديثنا عن الضد في ذاته الذي يستحيل عليــه – كما هو مقطوع به - أن يتحول إلى ضد نفسه سواء أكان موجوداً فينا أم في الطبيعة . إذن فقد كنا يا صديق نتحدث عن الأشياء. التي تنسب إليها الأضداد ، والتي سميت تبعا لها ، أما الآن فنحن. إنمـا نتكلم عن الأضداد نفسها الموجودة في الأشياء والتي تخلع أسماءها عليها ، فلن تقبل قط هذه الأضداد الذاتية ، فيا نعتقد ، الكون أو صدور بعضها من بعض . وهنا التفت إلى سيبيس وقال : هل أدخل اعتراض صاحبنا شيئا من الحيرة في نفسك يا سسسر ؟

فأجاب سيبيس: لم أشـعر بذلك ، ولكنى لا أنكر أنى. أوشك أن أحس الارتباك فقال سقراط: إذن فنحن بعد هذا كله متفقون على أن الضد لن يكون مضادا لنفسه بأية حال ؟

فأجاب : إننا في هذا على اتفاق تام

— ولكن اسمح لى أن أطلب إليك مرة ثانيـــة أن تنظر إلى المسألة من وجهة أخرى ، لترى إن كنت متفقا معى : أهنالك شىء تسميه بالحرارة وشىء آخر تطاق عليه اسم البرودة ؟

- يقينا

ولكن أهما النار والثلج ذاتهما ؟

- کلا ، بغیر شك

ليست الحرارة هي النار ، ولا البرودة هي الثلج ؟

۷-

- ولكنك لن تتردد فى التسليم بأنه إذ يكون الثلج تحت تأثير الحرارة ، كما سبق القول ، فلن يلبثا ثلجا وحرارة ، بل كما ازدادت الحرارة ، تراجع الثلج أو أدركه الفناء

أجاب: جد صحيح

—كذلك كلما ازدادت البرودة على النار فاما أن تتراجع أوتفنى وإذ تنكون النارتحت تأثيرالبرودة ، فلن يلبثا ناراً و برودة ، كماكانت الحال من قبل

قال : هذا حق

- وفى بعض الحالات لا يكون اسم المثال (Idea) مقصوراً على المثال ، بل إن لسكل شيء آخر حق المشاركة فى الاسم ، ما دام موجودا فى صورة المثال ، من غير أن يكون هو المثال ، وسأسوق إليك مثلا لعلى أوضح هذا القول : أليس يطلق دائماً اسم الفردى على العدد الفردى ؟

– جد محیح

 ولكن هل هذا وحده هو الشيء الذي يسمى بالفردى ؟ أليس ثمة أشياء أخرى لها أسماؤها الخاصة بها ، ويطلق علمها رغم ذلك اسم الفردى ، لأنها وإن كانت ليست مى الفردية ذاتها ، غير أنها لا تخلو من الفردية قطعاً ؟ - هذا ما أريد أن أستجيب عنه — أليست الأعداد ، كرقم ثلاثة مثلاً ، من نوع الفردى : وهناك غير هذا كثير من الأمثلة : ألست تقول مثلاً إنه يجوز أن يدعى رقم الثلاثة باسمه الأصلي ، ثم يطلق عليه كذلك امع الفردى ، وليس الفردى هو الثلاثة ذاتها ؟ وليس يقال هذا عن العدد ثلاثة فقط ، بل إنه جائز أيضاً على خمسة ، وعلى كل الأعداد ِ الفردية الأخرى — كل منها فردى دون أن يكون هو الفردية ؟ وهكذا قل في اثنين وأربعة وسائر سلسلة الأعداد المتعاقبة ، كُلّ عدد زوجي دون أن يكون هو الزوجية . هل تسلم بهذا ؟ قال : نعم ، وهل إلى إنكاره من سبيل ؟

- ألق بالك إذن إلى الغاية التى أنشدها ؛ ليست الأضداد المعنوية وحدها هى التى يطرد بعضها بعضاً ، بل كذلك الأشياء المجسدة التى و إن لم تكن متضادة فى ذاتها إلا أنها تحتوى أضداداً ؛ وأنا أزع أن هذه الأشياء أيضاً ترفض المثال (idea) الذى يكون مضادا لما تحتويه فى داخلها ، وهى إذا ما تقدم ذلك فاما أن تنسحب أو تغنى . خذ عدد ثلاثة مثلا ، أليس يصبر على التلاشى أو أى شى ا آخر ، أهون عليه من أن يتحول إلى عدد زوجى مع بقائه ثلاثة ؟

فقال سيبيس : جد صحيح

قال : ومع ذلك فلا ريب فى أن المدد اثنين ليس مضادا للمدد ثلاثة ؟

- إنه لا يضاده

- إذن فليست النُمُل المتضادة وحــدها هى التى يقاوم بعضها تقدم بعض ، ولكن ثمة أشـــياء أخرى تقاوم كذلك اقتراب الأضداد ؟

-- فقال : هذا جد صحيح

قال : هبنا نحاول تحديد ماهية هذه (الأشياء) إن أمكن ذلك

– لاريب في هذا

- ألبست هذه ياسببيس تُرغم الأشياء التي في حوزتها على

أن تتخذ شكل بعض الأضداد فضلًا عن شكلها هي ؟

— ماذا تعنى ؟

- أعنى ، كماكنت أقول الآن توا ، وما ليس بي حاجة لإعادته إليك ، إن الأشياء التي يملكما المدد ثلاثة ، لا يلزم فقط أن تكون ثلاثة في عددها ، بل ينبغي كذلك أن تكون فردية

— جد صحيح

ويستحيل على المثال المضاد أن يعتدى على هذه الفردية
 التى انطبع العدد ثلاثة بطابعها ؟

Ж\_

وهو إنما استمد هذا الطابع من عنصر الفردى ؟

--- نىم

والزوجى والفردى ضدان ؟

**--** حقا

إذن فمثال العدد الزوجى لن يلحق بثلاثة أبداً ؟

**\*** 

وإذن فليس لثلاثة فى الزوجى من نصيب ؟

٠ \_ کلا

إذن فالثلاثى أو المدد ثلاثة غير زوجى ؟

- جد صحيح

لأعُدْ إذن إلى مازعمتُ من تمييز بين الطبائع التي ليست أضداداً وهي مع ذلك لا تقبل أضداداً ، فكما في هذا المثال ، على الرغم من أن ثلاثة ليست مضادة للزوجي إلا أنها لا تقبل شيئاً من الزوجي أبداً ، ولكنها دائماً تعرض الضد في الجانب الآخر أوكما أن اثنين لا تتقبل الفردى ، أو النارُ البرودة . ومن هذه الأمثلة ( ومنها كثير غير هذا ) ربما استطعت أن تصل إلى تنبحة عامة أنه ليست فقط الأضداد هي التي لا تتقبل أضداداً ، بل كذلك لاشيء مما يسوق الضد يقبل ضد ما يسوقه فيما سيق إليـه . واسمح لى هنا أن ألخص ما سبق من قول — فليس في التكرار من ضرر ، لن يقبل العدد خمسة طبيعة الزوجي ، أكثر مما تقبل عشرة ، وهي ضعف الخسة ، طبيعة الفردي — فللضعف ضـد آخر وليس مضادا للفردى تضادا دقيقاً ، غير أنه برفض الفردى إجمالًا . ولن تقبل كذلك أجزاه النسبة ٣ : ٧ فكرة الكل ، وكذلك أى كسريكون فيــه نصف ، لا بل والذي

يكون فيه ثلث ، ولو أنها ليست مضادة للكل ، هل تسلم بذلك ؟ فقال: نعم إنى متفق تماماً ، وذاهب معك إلي ذلك قال : أظنني الآن أستطيع أن أبدأ ثانياً ، وإني لأرجوكم أن تُدلوا إلى عن هذا السؤال الذي أوشك أن ألقيه ، بجواب غير الجواب القــديم المأمون ، وسأقدم لكم لمــا أريد مثالا ، وعسى أن تجدوا أساساً آخر فها قيل الساعة توا يكون مأموناً كذلك ، أعنى أنه لوساء لكم أحد: « ما هو الشيء الذي يجمل الجسم حارا بحلوله فيه ؟ » فستجيبون أنه ليس الحرارة ( وهذا ما أدعوه بالجواب المأمون ) ، ولكنه النار ، وهو جواب يفضل ذلك كثيراً ، ونحن الآن مهاون للادلاء به . أو لوساء لكم أحد: « لمـاذا يعتل الجسد ؟ » فلن تقولوا من المرض بل من الحمي ، وفى مكان القول بأن الفردية هي سبب الأعداد الفردية ستقولون

أحسب أنك ستفهم ذلك فهماً جيداً بغير أن أسوق إليك أمثلة أخرى ؟

إن الجوهر الفرد هو سببها . وهكذا في الأشياء بصفة عامة .

فقال: نعم إنى أفهم ما تقول فهما جيداً

حدثنی إذر ما هو الشیء الذی مجمل الجسم حیا
 محلوله فیه ؟

فأجاب : هو الروح

- أهذه هي الحال دائماً ؟

فقال: نعم ؛ بالطبع

إذن فهما يكن ما تملكه الروح؛ فإنها إذ تأتيه تحمل

إليه الحياة ؟

- نعم ؛ يقيناً

-- وهل ثمة ضد للحياة ؟

فقال: نعم هناك

**– وما هو ذاك** ؟

- الموت

إذن فلن تقبل الروح أبداً ، كما اعترفنا ، ضد ذلك الذى

تسوقه . ثم قال : والآن ؛ بمــاذا سمينا ذلك المبدأ الذي يقاوم الزوجي ؟

- الفردي

- والمبدأ الذي يقاوم الموسيقيُّ أو العادل؟

فَقَالَ : غير الموسيقيِّ وغير العادل

- و بمـاذا نسمى ذلك المبدأ الذي لا يقبل الموت

فقال : الخالد

وهل تقبل الروح الموت ؟

**%**\_\_

إذن فالروح خالدة ؟

فقال : نعم

أيحق لنا القول بأن ذلك قد ثبت بالدليل ؟

فأجاب: نم يا سقراط ، لقد ثبت بأدلة كثيرة

و إذا فرضنا أن الفردى لا يخضع للفناء ؛ ألىس يلزم أن ثلاثة غير قابلة للفناء ؟

— طبعً

- و إِذَا كَانَ الشيء البارد غير قابل للفناء ؛ ثم جاء العنصر الدافي يهاجم الثلج ؛ أفلا ينبغي للثلج أن يتراجع متماسكا متجمداً لأنه عندئذ يستحيل عليه أن يغني كماكان يستحيل عليه أن يبقى مع قبوله للحرارة ؟

فقال : حقا

وكذلك لوكان العنصر الذى لا يبعث البرودة ؟ أى
 الداف ، مستعصياً على الفناء ؟ لما فنيت النار وما انطفأت حين
 تُغير عليها البرودة ، ولكنها تنأى بغير أن تتأثر ؟

فقال: يقيناً

- و يمكن أن يقال هذا القول نفسه عن الخالد : لوكان الخالد مستعصياً كذلك على الفناء ، لاستحال فناء الروح حين

يهاجمها الموت ، إذ يدل البرهان السابق على أن الروح لن تكون قط ميتة ، فلن تقبل الموت أكثر مما تقبل ثلاثة أو العدد الفردى والزجى ، أو النار ، أو الحرارة التى فى النار ، البرودة ، ومع ذلك فرب أحد يقول : « ولكن على الرغم من أن الفردى لن يصير زوجيا حين يقترب الزوجى منه ، فلماذا لا يجوز أن يفنى الفردى وأن يحل مكانه الزوجى ؟ » ونحن لا نستطيع أن نجيب من يتقدم بهذا الاعتراض بأن العنصر الفردى مستعص على الفناء لأن ذلك لم يعترف بهذا المأشكل علينا الزعم بأن العنصر الفردى والعدد ثلاثة يهمان بالرحيل حين يقترب الزوجى ، وهذا البرهان بعينه كان يصح عن النار وعن الحرارة وعن أى شيء آخر

- جد صيح

- ويجوز هـذا القول نفسه عن الخالد: لوكان الخالد مستعصية على مستعصياً كذلك على الفناء ، إذن لكانت الروح مستعصية على الفناء كالخالد سواء بسواء ، فان لم يكن ، وجب أن يقام برهان آخر على استحالة فنائها

فقال: ليس بنــا من حاجة إلى برهان آخر، إذ لوكان الحالد -- وهو سرمدى -- عرضة للفناء، للزم ألا يستحيل الفناء على شىء . فأجاب سقراط: نم ، فكل الناس مسلمون بأن الفناء مستحيل على الله وعلى صورة الحياة الروحيـة وعلى الخالد مصفة عامة

قال: نعم، كل الناس بذلك مسلمون — هــذا محيح، وأكثر من هــذا، فهم مجمعون — إن لم أكن مخطئا — على أن الآلهة كالناس فى ذلك

 و إذن ف دمنا قد رأينا أن الخالد لا يناله التخريب ،
 أفلا يلزم أن تكون الروح مستعصية على الفناء كذلك — مادامت خالدة ؟

بكل تأكيد

إذن فحين بهاجم الموت إنسانا ، فقد يتعرض الجزء
 الفانى منه للموت ، أما الخالد فينأى عن طريق الموت حيث يحفظ
 مصونا سلما ؟

**۔۔** حقا

— إذن يا سيبيس فالروح خالدة بنير شك ، هى مستعصية على الفناء ، وستحيا أرواحنا حقا فى عالم آخر !

فقال سيبيس : إنى مقتنع يا سقراط ، وليس لدى بعد ذلك ما أعترض عليه . فإن كان عنــد صديقي سمياس ، أو عند أحد سواه اعتراض آخر ، فيجمل به ألا يلتزم الصمت وأن يعلمه . اللهم إن كان لديه شيء بريد أن يدلى به ، أو كان يود لو أدلى به ، فلست أرى أن سيجود عليه الدهر بأنسب من هذه اللحظة حتى مجوز له أن برجى إليه الحديث

فأجاب سمياس: ولكن ليس عندى ما أقوله بعد ذلك ، بل لست أرى مجالا للشك، إلاما ينشأ حمّا عن ضخامة الموضوع وضعف الإنسان، فذلك ما لم يسعنى إلا أن أشعر به

فأجاب سقراط: نم يا سمياس فقد أحسنت قولا: أضف إلى ذلك أن المبادى الأولى يجب أن تبسط للبحث الدقيق حتى و إن كانت تبدو يقينا ، فإذا ما استوثقنا منها وثوقا مرضيا ، استطعنا بعدئذ ، فيا أظن ، في شيء من الإيمان المزعزع بالعقل البشرى ، أن نتبع مجرى البرهان ، فإن ألفيناه واضحا لم يكن بنا بعد ذلك حاجة لسؤال

فقال : ذلك صحيح

قال: أما إن كانث الروح يا أصدقائى خالدة حقا، فما أوجب العناية بها ، ليس فى حدود هــذه الفترة من الزمن التى تسمى بالحياة وكنى ، بل فى حدود الأبدية ! وما أهول الخطر الذى ينجم عن إهمالها بناء على هذه الوجهة من النظر . لوكان الوت خاتجة كل شيء ، لكانت صفقة الأسقياء في الموت راجحة ، لأنهم سيغتبطون بخلاصهم ، لا من أجسادهم فحسب ، بل من شرهم ومن أرواحهم مماً . أما وقد اتضح في جلاء أن الروح خالدة ، فليس من الشرنجاة أو خلاص إلا بالحصول على الفضيلة السامية والحكمة العليا ، لأن الروح لا تستصحب معها شيئاً في ارتقائها إلى العالم الأدنى ، اللهم إلا التهذيب والتثقيف ، اللذين يقال عنهما بحق إنهما ينفعان الراحل أكبر النفع أو يؤذيانه أكبر الأذى ، إذا ما بدأ حجّته إلى العالم الآخر

فبعد الموت ، كما يقولون ، يقود كل امرى شيطانه (1) الذي كان تابعاً له في الحياة ، إلى مكان معين يتلاق فيه الموتى جيعاً للحساب ، ومن ثم يأخذون سمتهم محو العالم الأدنى ، يقودهم دليل نيطت به قيادتهم من هذا العالم إلى العالم الآخر ، فإذا مالقوا هناك جزاءهم ولبثوا أجلهم ، رجع بهم ثانية بعد كر الدهور المتعاقبة دليل آخر ، وليست هذه الرحلة للعالم الآخر ، كما يقول اسكيلوس Aeschylus ، طريقاواحدة مستقيمة ، و إلا لما احتاج الأمر إلى دليل ، فلم يكن أحد ليضل

<sup>(</sup>١) فى الأصل Genius ومعناها روح طببة أو خبيثة تسيطر على الانسان وتملى عليه كل أهماله منذ ولادته حتى يأتبه الأجل

في طريق واحدة ، ولكن الطريق كثيرة الشعب والحنايا ، و إنى لأستنتج ذلك مما 'يُقَدَّم إلى آلهة العالم الأدنى من الشعائر والقرابين ، في أمكنة من الأرض تتلاقى عندها سبل ثلاث . فالروح الحكيمة المنظمة تكون عالمة بموقفها وتسير في سبياها على هدى ، أما الروح الراغبة في الجسد ، والتي لبثت أمداً طو ملاً - كما سبق لى القول - ترفرف حول الهيكل الذي لاحياة فيه ، وحول عالم الرؤية ، فيحملها شيطانها الملازم لهـ ا في عنف وعسر، و بعد عماك متصل وعناء كثير، حتى تبلغ ذلك المكان الذي تجتمع فيه سائر الأرواح . فإن كانت روحاً دنسة ، خيثة الصنيع بأن انغمست في الفتك المنكر ، وفي أخوات الفتك من الجرائم الأخرى ، وتلوثت بهذه السلسلة من الآثام - فإن كل إنسان يفرُّ من تلك الروح وينصرف عنها ، فلن يكون أحد لها رفيقاً أو دليلا ، بل تظل تخبط وحدها في أرذل الشر ، حتى ينقضى أجل معلوم ، فاذا ما انقضى ذاك الأجل ، مُحمِلت خانعة إلى مستقرها الملامم ؛ كذلك لكل روح طاهرة مستقيمة ، مضت في حياتها مرافقة للآلمة مترسّمة خطوهم ، مُقامها الخاص

هذا و إن في الأرض لر بوعاً مختلفة عجيبة ، تختلف في حقيقة أمرها — كما أعتقد معتمداً على رأى ثقة لن أذكر اسمه — تمام الاختلاف عن آراء الجغرافيين من حيث طبيعتها ومداها فقال سمياس: ماذا تمنى ياسقراط ؟ لقد سممت للأرض أوصافاً كثيرة ولست أدرى مع أيها تذهب، وأحب أن أعلم ذلك فأجاب سقراط: حسناً ياسمياس، لا أظن أن حكاية تروى تستلزم لروايتها فن جلوكس Glaucus، ولست أرى أن فن جلوكس مستطيع أن يقيم الدليل على صدق حكايتى، التى أنا عاجز تمام العجز عن إثباتها بالدليل، وحتى لو استطمت ذلك، خشيت ياسمياس أن أختم حياتى قبل أن يكل الدليل، ومع خشيت ياسمياس أن أختم حياتى قبل أن يكل الدليل، ومع ذلك فقد أستطيع أن أصف لك صورة الأرض ور بوعها كما أتصورها!

قال سمياس: حسبي منك ذلك

قال: حسناً ، إذن فيقيني أن الأرض جسم مستدير ، هو من السموات في مركزها . لهذا لم يكن بها حاجة إلى الهواء أو ما إلى الهواء من قوة أخرى ، ليكون لها عماداً ، بل هي قائمة هنالك ، تحول موازنة السهاء الحيطة بها ، وتوازنها هي نفسها ، بينها و بين السقوط أو الانحراف في أية ناحية ، ذلك لأن الشيء الذي يكون في مركز شيء آخر منتشر انتشاراً متوازناً ، ويكون هو نفسه متزناً ، لن ينحرف بأية درجة في أي اتجاه ، بل سيظل

ملازماً لحالة بعينها دون أن بحيد . ذلك هو أول رأى لى فقال سمياس : وهو بغير شك رأى صحيح

- كذلك أعتقد أن الأرض فسيحة جدا ؛ وأننا ، نحن الذين نقيم في المنطقة التي تمتد من نهر فاسيس Phasis إلى أعمدة مرقليس Pillars of Heracles ، بمحاذاة البحر ، إنما نشبه النمل أو الضفادع احتشدت حول مستنقع ؛ فلسنا نأهل إلا جزءاً ضئيلا ، وأعتقد أن كثيراً من الناس يقيمون في أمكنة كثيرة كهذه . فلا بد من القول بأن هنالك فجوات في أنحاء الأرض جيعًا ؛ مختلفًا أشكالها وحجومها ، يتجمع فيها المـا. والضباب والهواء ؛ وأن الأرض الحقيقية أرض نقية تقيم في السهاء النقية حيث سائر النجوم - تلك هي السهاء التي يجرى عنها الحديث عادة بأنها أثير ؛ وليس الأثير منها إلا إرسابًا يتجمع في فجواتها وأما يحن الذين نقم في هذه الفحوات ؛ فنظن مخدوءين بأننا إنما نقيم على سطح الأرض ، كما يخيل للكائن الذي في قاع البحر بأنه على سطح الماء ، و بأن البحر هو السماء التي يرى خلالها الشمس وسائر النجوم — فهو لم يَطَفُ على سطح الماء قط لوهنــه وفتوره ؛ ولم يرفع رأسه ليرى ، ولا سمع دمره بمن شهد تلك المنطقة الثانية ، وهي أشد نقاء وجمالا من منطقتنا . والآن ، فتلك حالنا تماماً . فنحن مقيمون من الأرض في فجوة ، ونخيل لأنفسنا أننا على السطح ، ونطلق علىالهواء اسم السماء ثم نتوهم أن النجوم سامحة فى تلك السماء . ولكن ذلك أيضا يرجع لما بنا من ضعف وفتور ، فهما اللذان يحولان بيننا و بين الصعود إلى سطح الهواء : فلو استطاع إنسان أن يبلغ الحد الخارجي . أو أن يستمير جناحي طائر لبطير بهما صعدا فيكون كالسمكة التي تطل برأمها لتشهد هذا المالم ، إِذن لرأى عالمًا قاصيا ، ولاعترف الإنسان إذا ما شحذت طبيعته من بصره ، بأن ذلك هو مكان السهاء الحق بل وكل ُهذه المنطقة التي تحيط بنـا قد فسدت وتأكات كما يتأكل ما في البحر من أشياء بفعل الماء الأجاج . فيندر في البحر أن ينمو شيء نموا رفيعاً كاملا ، فكل ما فيه شـــقوق ورمال. وحمأة لا مهامة لها من الطين . لا بل يجوز أن نقرن البر عما في ذلك المالم من مناظر هي أروع في جمالها ، فالعالم الآخر أسمى بدرجة عظيمة جداً . والآن أستطيع أن أقص عليك يا سمياس حكاية رائعة عن ثلث الأرض العليا ألتي تحت السماء ، وهي جد جديرة إ بالإنصات

فأجاب سمياس: ونحن يا سقراط يسرنا أن نصغى

قال : الحكامة يا صديق هي كما يأتي : فأولا إذا نظرت إلى الأرض من أعلى رأيتها تشبه إحدى هذه الكور التي تكسوها أغشية من الجلد في اثنتي عشرة قطعة ، وهي مختلفة الألوان ، فليس ما يستخدمه المصورون في هذه الدنيا من الألوان إلا مثال منها ، أما هنالك فالأرض كلها مصوغة مها ، وهي أشهد لمعانا ونصاعة من ألواننا ، فثم أرجواني عجيب الرونق ، وثم ذهب يتألق والأبيض في أرضها أنضع من كل ثلج أو طباشير . تلك الأرض مصبوغة بهذه الألوان وغيرها ، وهي أكثر عددا وأروع جمالا مما وقعت عليه عين الإنسان ، والفجوات نفسها (التي كنت أتحدث عنها ) يغمرها الهواء والماء ، فتراها كالضوء الوامض بين سائر الألوان، وبها لون خاص بها يخلع على تباين ما في الأرض نوعا من التآلف، وكل شيء مما ينمو في هــذه المنطقة الجيلة — أشحارا وأزهاراً وفاكهة — أجمل — بنفس الدرجة — من أضرابه هنا ؛ وثم تلال ، صخورها أشد صقلا ، وأكثر شفافيــة ، من زمرد وعقيق ويصب وسائر الجواهر التي إن هي إلا نثرات منها ضئيلة ، فالأحجار كلها هنالك كأحجارنا الكريمة ، بل أروع منها جمالًا ؛ وعلة ذلك أنها نقية ، وأنها لم تفسدها ولم

تَبْرِها المناصر الملحة الفاسدة ، كما فعلت بأحدارنا الكربمة ، تلك العناصر التي خَثرت عندنا فتولد منها الدنس والمرض في التراب وفي الصخور على السواء ، كما تولدا في الحيوان والنيات ، تلك هي جواهر الأرض العليا ، وفيهـا كذلك يسطم الذهب والفضة وما إليهما ، وليست تلك الجواهر بخافية عن العين ، وهي كبيرة وكثيرة ، وتوجد في مناطق الأرض جيماً ، فطو بي لمن يراها . ويعيش فوق الأرض ناس وحيوان ، منهم من يستوطن اقليا داخلياً ، ومنهم من يسكن حول الهواء ؛ كما نسكن نحن حول البحر ، ومنهم من يعيش فى بلد يتاخم القارة ، ويهب حوله الهواء . وجملة القول إنهم يستخدمون الهواء كما نستخدم نحن الماء والبحر ، وللأثير عندهم ما للهواء عندنا ؟ هذا وحرارة فصولهم هى بحيث لا يعرفون معها مرضاً ، فيُعَمَرون أطول بكثير مما نُمَمر نحن ، ولهم بصر وسمع وشم ، وساثر الحواس كلها ، وهى أعظم كمالاً من حواسنا بنفس الدرجة التي بهــا الهواء أنتي من الماء ، أو الأثير أصني من الهواء . كذلك لهم معابد وأماكن مقدسة فيها يقيم الآلهة حقاً ، فهم يسمعون أصواتهم ويتلقون إجاباتهم ، وهم يشمرون بهم ويديرون بينهم و بين أنفسهم أطراف الحديث ، وهم يرون الشمس والقمر والنجوم كما هي في حقيقة

أمرها ، وعلى هذا النحوكل ما هم فيه من أسباب النعيم

تلك هي طبيعة الأرض كلها ، وما حول الأرض من أشياء ، وفي الفجوات التي على ظهر الأرض أصقاع متباينة ، بعفها أعمق وأوسع من فجوتنا التي نتيم فيها ، وأخرى أعمَّق وأضيق فوهة منها ، وبعضها أوسع وأقل عمّاً ، وتربطها جميعاً بعضها ببعض ثقوب عدة وممرات عريضة وضيقة في باطن الأرض. وهنالك يتدفق فيها ومنها —كما يتدفق في الأحواض — تيار عظيم من الماء ، وثم مجار ضخمة لأنهار تحت الأرض لا ينقطع جريانها ، وينابيع حارة وباردة ، ونار عظيمة ، وأنهار كبيرة من النار ، ومجار من طين سائل ، منها الرفيع والسميك (كأنهار الطين في صقلية وما يتبعها من مجارى الحم) فتغمر المناطق التي تتدفق حولها . وهنالك في باطن الأرض نوع من الذبذبة يحرك هــذا كله إلى أعلى و إلى أسفل ؛ والحركة الآن في هذا الإتجاه ، و بين الفجوات هوة هي أوسمها جيماً ؛ تنفذ خلال الأرض كلها ؛ وهي التي وصفها هوميروس بهذه الحكمات :

« إن أغور عمق تحت الأرض جد سحيق »

وقد أطلق عليها في مواضع أخرى اسم جهنم ، وكذلك فعل كثير غيره من الشعراء . وسبب الدبذبة هو تلك الأنهر التي تتدفق فى هذه الهوة ومنها ، ولكل منها طبيعة التر بة التى تجرى فها ، و إنما كانت تلك الأنهار دائمة التدفق دخولا في الهوة وخروجاً منها لأن عنصر الماء ايس له قاع ولا مستقر ، وهو يعج وبهتز صعوداً وهبوطا ، وهكذا تفعل الريح والهواء الحيطان به ، إذها يتبعان الماء في صعوده وهبوطه وفي اندفاعه فوق الأرض هنا وهناك ، مثل ذلك مثل الشهيق والزفير لا ينقطمان حين ونتنفس الهواء ، و باهتزاز الرياح تبعاً للماء دخولاً وخروجاً نشأت عنها العواصف المروعة القاصفة : فإذا ما تراجعت المياه مندفعةً إلى الأجزاء السفل من الأرض - كما تسمى - انسكت في تلك المناطق خلال الأرض وغربها ، كما يحدث إذا محركت مضخة الماء الحركة الثانية ، فإذا ما خلفت تلك المناطق وراءها وكرت إلى هنا مندفعة ، فإنها تملأ ما هنا من فجوات مرة أخرى ، حتى إذا امتلأت هذه ، فاضت تحت الأرض في قنوات لتلتمس سبيلها إلى أمكنتها العدمدة ؛ فتكون بذلك البحار والبحيرات والأنهار والينابيع ، ومن ثمَّ تفور في الأرض ثانيــة ، فيدور بعضها دورة طويلة في أراض فسسيحة ، ويذهب بعضها إلى أمَكنة قليلة و إلى المواضع القريبــة ، ثم تهبط مرة أخرى إلى جهنم ، فيبلغ بعضها حداً دون ماكان ارتفع إليه عقدار كبير ،

ولا يهبط بعضها الآخر دون ذلك الحد هبوطاً كثيراً ، لكنها جيماً تكون أوطأ من نقطة الانبثاق إلى حدما ، ثم ينهمر بعضها ثانياً في الجانب المقابل ، وينهمر بعضها الآخر في الجانب نفسه ، ويدور بعضه حول الأرض في ثنية واحدة أو في عدة ثنايا تشبه حنايا الثعبان ، وتنزل ما استطاعت النزول ، ولكنها دائماً تعود فتصب في البحيرة ، أما الأنهار التي على كلا الجانبين فلا تستطيع النزول إلى أبعد من المركز ، لأن في الجانب المقابل لهذه الأنهار هاوية

فهذه الأنهار عديدة وقوية ومنوعة ، منها أو بعدة رئيسية أعظمها وأقصاها بحوالخارج هوذلك المسمى بالأقيانوس oceanus الذي يجرى في دائرة حول الأرض ، ويسير في الإيجاء المضاد له نهر أشير ون Acheron الذي يجرى تحت الأرض في ربوع جدباء حتى يصب في بحيرة أشير وزيا Acherusian Lake : هذه هي البحيرة التي تذهب إلى شواطئها أرواح الدهاء حين يدر كهم الموت ، حيث يلبثون أجلاً مضر وباً ، يكون طويلاً لبعضها الآخر ، ثم تعود ثانية لتحل في جسوم الحيوان . وينبع النهر الثالث فيا بين ذينك النهرين ، وهو يصب على مقربة من منبعه في منطقة شامعة من النار ، حيث يكون بحيرة بحيرة بم تعود ثانية من النار ، حيث يكون بحيرة بحيرة من منبعه في منطقة شامعة من النار ، حيث يكون بحيرة بحيرة من منبعه في منطقة شامعة من النار ، حيث يكون بحيرة بحيرة بحيرة من منبعه في منطقة شامعة من النار ، حيث يكون بحيرة ب

أوسع من البحر الأبيض المتوسط ، يغلى فيها المــاء والطين ، ثم يخرَج منها عكرًا مليناً بالوحل ، فيدور حول الأرض حتى يبلغ فما يبلغ من مواضع أطراف بحيرة أشير وزيا ، ولكنه لا يختلط بمائها ، و بعد أن يتحوى في عدة ثنايا حول الأرض ، يغوص إلى جهنم أدنى مما كان مستوى . هذا هو نهر بيرفليجثون Pyriphlegethon کا یسمی - الذی یقدف فی کل مكان بفوارات من النار . ويخرج النهر الرابع في الجهة المقابلة ، و يسقط أول ما يسقط في منطقة همجية متوحشة ، تصطبغ كلما باللون الأزرق القاتم الذى يشـبه حجر اللازورد ، ودذا النهر هو ما يسمى نهر ستيجيا Stygian River وهو يصب في بحيرة ستكس Styx التي يكوُّنها ، و بعــد أن يصب في البحيرة ويستمد لمائه قوى عجيبة ، يجرى تحت الأرض ، دائراً حولها في أنجاه يضاد نهر بيرفليجثون ، ويلتقي به في مجيرة أشير وزيا من الجهة المقابلة ، ولا بختلط ماء هــذا النهر أيضاً بغيره ، بل يجرى فى دائرة ويتدفق فى جهنم ، مقابلاً لنهر بيرفليجثون ويسمى هذا النهر كوكيتوس Cocytus كما يقول الشاعر

تلك هى طبيعة العالم الآخر ، فلا يكاد الموتى يصلون إلى حيث تحملهم شياطينهم وحداناً حتى يقضى فى أمرهم بادئ

ذى بد. إن كانوا أنفقوا الحياة في الخير والتقوى أم لا ، فمن ظهر منهم أن حياتهم لم تكن لا إلى الخير ولا إلى الشر، فإنهم يذهبون إلى بهر أشيرون ، ويركبون ما يصادفونه من وسائل النقل ، فيُحملون فيها إلى البحيرة حيث يقيمون ويطهرون من أوزارهم، ويمانون جزاء ما أساءوا به للناسمن أخطاء ، ثم ُيفتفر لهم وينالون جزاء وفاقاً بما قدمت أيديهم من خير . أما أولئك الذين لا يرحى لهم إصلاح ، فيما يظهر ، لفــداحة ماأجرموا ، أولئك الذين أتوا من الآثام المنكرة شيئاً كثيراً ، كتدنيس المعابد ، وإزهاق الأنفس إزهاقاً خبيثا عنيفا أو ما أشبه ذلك — أولئك يلقى بهم ف جهنم لايخرجون منها أبدا ، فهي لهم أنسب مصير . أما هؤلا. الذين أجرموا إجراما لا يجل عن العفو على هوله - أولئك الذين قسوا على والدأو والدة مثلا وهم في سبورة من الغضب ثم أخذهم الندم مدى ما بقى من حياتهم ، أو الذين قتلوا نفساً مدفوعين بظروف تخفف من جرمهم — هؤلاء يلقون فى جهنم ولزام عليهم أن يَصْلُوا عَذَابِهَا حَوْلًا ، وَفَيْ نَهَايَتُهُ تَقَذَفَ بِهُمُ المُوجَةُ : أَمَا قَاتِل النفس فتقذف به إلى مجرى نهر كوكيتس ، وأما قتــلة الآباء والأمهات فإلى نهر بيرفليجيثون — فيحملون إلى بحيرة أشيروزيا حيث يرفعون عقائرهم صأمحين بضحاياهم القتلي ، أو بمن نالتهم

منهم إساءة ، عسى أن تأخذهم بهم رحمة فيتقبلوهم و يسمحوا لهم بالخروج من النهر إلى البحيرة . فإن نالتهم الرحمة من أولئك ، خرجوا ونجوا من عدابهم ، و إن لم يرحموهم حملوا إلى جهنم مرة أخرى ، ومنها إلى الأنهار ، وهكذا دواليك حتى يظفروا بمن أساؤا إليهم بالرأفة ، فهكذا قضى عليهم قضاتهم . أما من امتازت حياتهم بالتقوى ، فأولئك يطلق سراحهم من هــذا السجن الأرضى ، فينطلقون إلى عليين حيث يقيمون في مُقامهم الطاهر ويعيشون على تلك الأرض وهي أنتي ؛ وأما أولئك الدين طهروا أنفسهم حقا بالفلسفة فهم يعيشون منــذ الآن متحلاين من أجسادهم في منازل أجمل من تلك ، يعجز عنها الوصف ويضيق الوقت أن أحدثكم عنها

إذن يا سمياس ، وقد رأيت هذه الأشياء كلها ، فما ذاينبغى ثنا ألا نغمله لسكى نظفر بالفضيلة والحسكمة فى هذه الحياة ؟ ألا إن الجزاء لجيل . والأمل لعظم

لست أريد أن أقطع بصدق الوصف الذى قدمته عن الروح ومنازلها — فما ينبغى لرجل دى فطنة أن يقطع بهذا ، ولكنه فى رأ بي حقيق وقد اتضح خاود الروح أن يجازف بالفان ، لا خاطئاً خيه ولا عابقاً ، أن يكون الصواب شيئاً كهذا ، و إنه منه لظن

عظم ، ولا بد له أن يسرى عن نفسه بمثل هذه الكلمات ، فن أجلها أطلت حكايتي ، ولهذا أوصيكم ألا يأخذ أحد على روحه الأسى ، ما دام قد طرح زينة الجسد ولذائذه ، واعتبرها غريبة عنه ، بل هي أدنى إلى إيذائه بمـا تجر وراءها من أثر ، وما دام في هذه الحياة قد تعقب لذة المعرفة ، إلا أن أولئك الذين يزينون أرواحهم بلاَّ لنها الصحيحة ، وهي : الاعتدال والعدل والشجاعة والنبل والحق — أولئك تكون أرواحهم ، إذا ما زينت بتلك اللآلئ ، مهيأة للرحيل إلى العالم الأدنى حين يدركها الموت ، فأنتم أى سمياس وسيبيس ، ويا سائر الرجال ، سترحلون في وقتُ قريب أو بميد . أماأنا ، فها هو ذا يناديني صوت القدر على حد قول شاعرالمأساة ، ولا بدأن أجرع السم عما قريب ، ويجمل بي فيا أظن أن أذهب أولا إلى الحمَّام حتى لا يشق على الناس غسلُ جسیانی بعد موتی

فلما أن فرغ من الحديث قال أقريطون : أعندك ما تشير علينا به يا ســقراط ؟ ألديك ما تقوله عن أطفالك ، أو عن أى شىء آخر نستطيع أن نمينك في أمره ؟

فقال: ليس عندى شىء بعينه: غير أنى أحب لكم ،كا كنت أحدثكم دائمًا ، أن تعنوا بأنفسكم ، فذلك فضل تستطيمون أن تواصلوا أداءه لى ، ولذوى ولنا جيماً . ولا ينبغى لكم أن تكونوا أدعياء فيما تقولون ، لأنكم لو جهلتم أنفسكم وصدَفتم عما أوصيتكم به ، وليست هذه أول مرة أوصيكم فبها ، فلن تجدى عليكم حماسة الادعاء شيئاً

قال أقريطُون : سنبذل جهدنا ، ولكن كيف تريدنا أن نواريك الثرى ؟

على أى وجه تشاؤون ، غير أنه لا بد لكم أن تمسكوا يى ، وأن تحذروا فلا ألوذ منكم بالفرار . ثم التفت إلينا وأضاف باسما : لا أستطيع أن أقنع أقر يطون أنني سقراط ذاته الذي كان يتحدث ويوجه الحوار ، فهو يحسبني سقراط الآخر الذي سيشهده بعــد حين جثة هامدة — وهو يسائل: ما ذا عسى دفني أن يكون ؟ مع أنى قدأ فضت في الحديث محاولا إقامة الدليل على أني مُخلِّفًكم حين أجرع السم ، حيث أتوجه إلى لذائذ أصحاب النعيم — ويظهر أنه لم يكن لحديثي هذا الذي سر"يت به عن أنفسكم وعن نفسى ، أثر فى أقر يطون ، لذلك أريدكم أن تكونوا لى الآن عنده كفلاء ، كما كان هو كفيلي عند الحاكة : على أن يختلف وعدكم عما وعد ، فقــدكان كفل للقضاة أنى سأبقى ، ولكن عليكم أن تكفلوا له أنى غير باق ، بل إنى ظاعن راحل ، فتقل بهذا لوعته عند موتى ، ولا يُحْزِنه أن يرى جَمَانى يحترق أو يُهال عليه التراب . إنى لا أحب له أن يتحسر على جدى العاثر ، بأن يرتاع لدفنى ؛ فتأخذه الحيرة : على هـذا النحو نكفن سقراط ؛ أو هكذا نشيعه إلى القبر أو نواريه التراب . إن الأقوال الباطلة ليست شراً فى ذاتها فحسب ؛ بل إنها لتصيب الروح بشرها . لا تحزن إذن . أى عزيزى أقر يطون ؛ وقل إنك لا تقبر منى إلا الجنان ؛ فاقبره على النحو الذى جرى به العرف ؛ وكما تفضّل أن يكون

ولما فرغ من هذه العبارة ، نهض ودخل غرفة الحام ، يصحبه أقر يطون ، الذي أشار إلينا بأن ننتظر ، فانتظر ا نتحدث و نشكر في أمر الحوار وفي هول المصاب ، لقد كنا كن ثكل في أبيه ، وأوشكنا أن نقضى ما بقى من أيامنا كالأيتام ، فلما تم اغتساله جي له بأبنائه — ( وكانوا طفلين صغير بن و ياضاً ) كا وفدت نساء أسرته ، فحادثهن وأوصاهن ببعض نصحه ، على مسمع من أقريطون ، ثم صرفهن وعاد إلينا

ها قد دنت ساعة الغروب ، فقــد قضى داخل الحمام وقتاً طويلا ، وعاد بعد اغتساله فجلس إلينا ، ولكنا لم نُفِضْ فى الحديث وما هى إلا أن جاء السجان ، وهو خادم الأحد عشر ، ووقف إلى جانبه وقال: لست أتهمك يا سقراط بما عهدته فى غيرك من الناس ، من سورة الفضب ، فقد كانوا يثورون و يصيحون فى وجهى حينا آمرهم باجتراع السم ، ولم أكن إلا صادعاً بأمر أولى الأمر . أما أنت فقد رأيتك أنبل وأرق وأفضل بمن جا واقبلك إلى هذا المكان ، فليس يخام نى شك أنك لن تنقم على ، فليس الذنب ذنبى ، كا تصلم ، إنما هى جريرة سواى . وبعد فوداعاً ، وحاول أن تحتمل راضياً ما ليس من وقوعه بد ، وإنك لعلم في قدومى إليك . ثم استدار فخرج ، منهجراً بالبكاء

فنظر إليه سقراط وقال: لك منى جميل بجميل . فسأصدع عما أمرتنى به . ثم التفت إلينا وقال ، ياله من فاتن 1 إنه ما انفك يزورنى فى السجن ، وكان يحادثنى الحين بعد الحين ، ويعامانى بالحسنى ما وسعته . أنظروا إليه الآت كيف يدفعه فضله أن يحزن من أجلى ؛ فلزام علينا يا أقر يطون أن نفسل ما يريد . من أحداً أن يجيء بالقدح إن كان قد تم إعداد السم ، و إلا فقل للخادم أن يهيى و شيئاً منه

فقال أقريطون : ولكن الشمس لا تزال ساطمة فوق التلاع ، وكثير بمن سبقوك لم يجرعوا السم إلا فى ساعة متأخرة بمد انذارهم . إنهمكانوا يأكلون ويشربون وينفسون فى لذائذ الحس فلا تتعجل إذن ، إذ لا يزال في الوقت متسع

فقال سقراط: نم يا أقريطون ، لقد أصاب من حدثنى عنهم فيا فعلوا ، لأنهم يحسبون أن وراء التأجيل نفقاً يجنونه ، وإلى كذلك لعلى حق فى ألا أفعل كما فعلوا ؛ لأننى لا أظن أنى منتفع من تأخير شراب السم ساعة قصيرة ، إننى بذلك إيما أحتفظ وأبقى على حياة قد انقضى أجلها فعلاً ، إلى لو فعلت ذلك سخرت من نفسى . أرجو إذن أن تفعل بما أشرت به ولا تعص أمرى

فلما سمع أقريطون هذا ، أشار إلى الخادم فدخل ، ولم يلبث قليلا ان عاد يصحبه السجان يحمل قدح السم ، فقال سقراط : أى صديق العزيز ، انك قد مرنت على هذا الأمر ، فارشدنى كيف أبدأ : فأجاب الرجل : لا عليك إلا أن يجول حتى تثقل ساقاك ثم ترقد ، فيسرى السم ، وهنا ناول سقراط القدح فحدق فى الرجل بكل عينيه ، يا أشكراتس ، وأخذ القدح جريئاً وديماً لم يُرَع ولم يمتقع لون وجهه . هكذا تناول القدح وقال : ما قولك إذا سكبت هذا القدح لأحد الآلمة ، أفيجوز هذا أم لا يجوز ، فأجاب للوجلسة إننا لا نُددُ يا سقراط إلا بمقدار ما نظنه كافيا فيحق لى بل يجب على أن



موت سقراط

أصلى للآلمة أن توفقني في رحلتي من هذا العالم إلى العالم الآخر — فلمل الآلهة تهبني هذا ؟ فهو صلاتي لها . ثم رفع القدح إلى شفتيه وجرع السم حتى الثمالة رابط الجأش مغتبطاً وقد استطاع معظمنا أن يكبح جماح حزنه حتى تلك الساعة ، أما وقد رأيناه يشرب السم ، وشهدناه يأتى على الجرعة كلها ، فلم يعُد في قوس الصبر منزع ، وانهمر مني الدمع مدراراً على الرغم مني ، فسترت وجهي وأخذت أندب نفسي ، حقا إنى لم أكن أبكيه بل أبكي فجيعتي فيه حين أفقد مثل هذا الرفيق . ولم أكن أول من فعل هذا ، بل إن أقر يطون وقد ألغي نفسه عاجزاً عن حبس عبراته ، نهض وابتعد ، فتبعته ، وهنا انفجر أبولودورس الذي لم ينقطع بكاؤه طول الوقت بصيحة عالية وضعتنا جميعاً موضع الجبناء؛ ولم يحتفظ بهدوئه منا إلا سقراط. فقال: ما هـذه الصرخة العجيبة ؟ لقد صرفت النسوة خاصة حتى لا يسأن صنيعاً على هــذا النحو ؛ فقد خبِّرت أنه ينبغي للانسان أن يسلم الروح في هدوء ، فسكوناً وصبراً فلما سممنا ذلك ؛ اعترانا الخبجل وكفكفنا دموعنا ؛ وأخذ سقراط يتجول حتى بدأت ساقاه تنحوران —كما قال — ثم استلقى على ظهره ؛ كما أشير له أن يفعل . وكان الرجل الذي ناوله السم ينظر إلى قدميه وساقيه حيناً بعد حين ؛ ثم ضغط بعد هنمة على قدمه بقوة وسأله هل أحس فأجاب أن لا ؛ ثم ضغط على ساقه وهكذا صعد ثم صعد ؛ مشيرًا لنا كيف أنه برد وتصلب ؛ ثم لمس سـقراط نفسه ساقيه وقال. ستكون الخاتمة حين يصل السم إلى القلب فلما أُخذت البرودة متمشى في أعلى فخذيه كشف عن وجهه ، إذ كان قد دُثر نفسه بغطاء ، وقال : (وكانت هذه آخر كانه) إنني يا أقر يطون مدين بديك لاسكلبيوس Asclepius فهل أنت ذا كرأن ترد هذا الدين ؟ فأجاب أقريطون أنه سيوفي الدين ثم سأله إن كانت لديه رغبة أخرى ولم يكن لهذا السؤال من جواب؛ وما هي إلا دقيقة أو دقيقتان حتى سُمِعت حركة ؛ فكشف عنه الخادم ؛ وكانت عيناه مفتوحتين ؛ فأقفل أقر يطون فه وعينه

هكذا يا أشكراتس قفى صديقنا الذى أدعوه بحق أحكم من قد عرفت من الناس ؛ وأوسعهم عدلا وأكثرهم فضلا